











# GRIECHISCHE ZAUBERPAPYRI

UND DAS

## GEMEINDE- UND DANKGEBET IM I. KLEMENSBRIEFE

VON

### D. THEODOR SCHERMANN

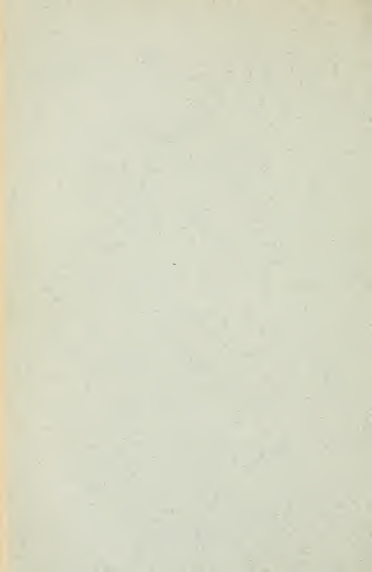
PRIVATDOZENT AN DER UNIVERSITÄT MÜNCHEN



LEIPZIG

J. C. HINRICHS'SCHE BUCHHANDLUNG

1909



# GRIECHISCHE ZAUBERPAPYRI

UND DAS

## GEMEINDE- UND DANKGEBET IM I. KLEMENSBRIEFE

VON

### D. THEODOR SCHERMANN

PRIVATDOZENT AN DER UNIVERSITÄT MÜNCHEN



LEIPZIG

J. C. HINRICHS'SCHE BUCHHANDLUNG

1909

### TEXTE UND UNTERSUCHUNGEN

### ZUR GESCHICHTE DER ALTCHRISTLICHEN LITERATUR

ARCHIV FÜR DIE VON DER KIRCHENVÄTER-COMMISSION
DER KGL. PREUSSISCHEN AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN UNTERNOMMENE
AUSGABE DER ÄLTEREN CHRISTLICHEN SCHRIFTSTELLER

HERAUSGEGEBEN VON

ADOLF HARNACK UND CARL SCHMIDT

3 REIHE 4. BAND HEFT 2b.

### Vorwort.

Die folgenden Seiten sind von einem religionsgeschichtlichen Interesse angeregt worden. Man ging bisher meistens darauf aus, mit Hilfe der LXX-Konkordanz auf wörtliche Berührungen der im ersten Klemensbrief aufbewahrten Gebete mit solchen alttestamentlicher Schriften aufmerksam zu machen. Dazu soll nun eine Ergänzung geboten werden. Denn auch das Heidentum richtete an seine Gottheiten Gebete, welche Lobpreis, Dank und Bitten aussprachen.

In letzter Zeit hat es nicht an Untersuchungen gefehlt, welche Form und Inhalt heidnischer Gebete, besonders soweit sie in klassischen Schriften aufzufinden sind, zum Ausgangspunkte nahmen. Manchmal wurden auch die Beschwörungsformeln der Zauberpapyri benutzt. Da sich immer mehr die Überzeugung Bahn bricht, daß in ihnen heidnische Kultgebete verborgen sind, so wurden sie bei diesem Versuche als Vergleichsobjekt zu dem frühesten christlichen Gebetsstücke größeren Umfangs herangezogen. Wir haben zwar auch Anrufungen an diese oder jene Gottheit in ganzen Formularien außerhalb der Zauberliteratur, selbst der letzte Band Oxyrhynchuspapyri hat uns neue geschenkt (B. P. Grenfell and Arth. Hunt, Part. VI, London 1908 n. 923); doch sind sie infolge ihrer kürzeren Fassung und der in ihnen ausgesprochenen bestimmten Tendenz weniger für unseren Zweck geeignet als die Gebete der Zauberpapyri 1.

¹) Unberücksichtigt blieb der in einer sehr guten Ausgabe nun vorliegende demotische Zauberpapyrus, daer für uns nichts abgab (F. L. Griffith and H. Thompson, The demotic magical papyrus of London and Leiden l London 1904, II 1905). Ebenso blieben von griechischen Zauberpapyri

Daneben mußten naturgemäß auch Vorbilder der jüdischen Literatur berücksichtigt werden, welche für die späteren heidnischen wie christlichen Gebete manchmal Quelle waren und daher öfters ein Zusammentreffen beider Gattungen, sogar im Wortlaut, erklärlich machen. Insbesondere wurde auf ein bisher unbeachtetes Formular einer altjüdischen εὐχαρισιία hingewiesen, das uns Philo auszugsweise aufbewahrt hat. Wenn wir auch nicht wissen, ob dieser Grundstock für die zu besprechenden Kultgebete direkte Quelle war, so haben wir doch in dem von Philo mitgeteilten Fragment eine Disposition eines Dankgebets, die für etwaige frühere wie für die späteren Gebete ähnlichen Stils geradezu typisch ist.

München, Juni 1909.

Th. Sch.

jene ausgeschlossen, welche als Amulette dienten und nur ganz geringen Umfang hatten, oder jene, welche späterer Zeit angehören und schon bekannte christliche Formeln enthalten, oder jene, welche nicht sicher entzifferbar sind: z. B. der C. Wessely gehörige Zauberpapyrus (siehe S. 3) die von demselben Papyrusforscher edierten Wiener Zauberpapyri (Denkschriften der kaiserlichen Akademie der Wissenschaften zu Wien 1893, S. 65—72), jener im 6. Bande der Oxyrhynchus Papyri (1908) veröffentlichte (n. 959), der von Ulr. Wilcken (Archiv für Papyrusforschung I 1901, 429 ff.) besprochene, oder jener, wenn auch "zienlich umfangreiche", aber noch nicht genügend lesbare aus dem Museum zu Alexandria (n. 9), [vgl. Byzantinische Zeitschrift XVII 1908, 300], ferner der Zauberpapyrus der Kaiserl. Universitäts- und Landes-Bibliothek zu Straßburg (Nr. 39 "aus arabischer Zeit"), [s. Leop. Wenger in Göttinger Gelehrten Anzeigen 1909, 311].

# Inhaltsangabe.

Seite

| I. Gebete der griechischen Zauberpapyri an Gottheiten, welche mit<br>den Gebeten im ersten Klemensbriefe inhaltlich verwandt sind .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| Hymnenartige Schilderungen der Schöpfung und Schönheit des Kosmos in der Stoa, bei Seneca und in römischen Dichtungen .  Die so gearteten Gebete der griechischen Zauberpappri sind teilweise von LXX abhängig. Einzelaufzählung: Pap. Paris. Zeile 3007—3086 und Philo (S. 4f.). Leidens. W XXIII 1 und Poimandres c. 13 § 15 (S. 6). Anrufungen an Hermes in Leidens. W XVI I (S. 7), XVII 13—XVIII 12, II 18, XIII 24 (S. 8). Brit. Mus. CXXII 1f.; Brit. Mus. XLVI 473 S. 9, ebenda Zeile 176, 414. An Horus und den ἀγαθὸς δαίμων in Paris. 930 ff., 1598 ff. (S. 8f.). An die θεοὶ οἰξάνιοι in Leidens. V VII 5—VIII 22 (S. 10). An den θεοὶ φέγιστος in Paris. 1115 f. und Mimaut 189—305 (S. 12). Ein heidnisches Kultgebet in Leidens. V III 6 und II Berol. 101 (S. 13). An deu Sonnengott in Brit. Mus. CXXI 514 (S. 14). Moses als Hymnode in Brit. Mus. | 2        |
| XLVI 99 (S. 14).  Nachblüte dieser Gebetsliteratur in den Fluchtafeln mit Verwendung jüdischer Gebete ähnlichen Inhalts und in frühchristlichen magischen Gebeten, besonders jenen, welche dem Zauberer Cyprian und Gregorios Thaumaturgos beigelegt werden (S. 14 ff.). Von den letzteren wird das noch unveröffentlichte, für unsern Stoff interessante, zweite Kapitel mitgeteilt (S. 18 ff.).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |          |
| II. Einzelvergleich der Gebete im ersten Klemensbriefe mit jenen der griechischen Zauberpapyri nach systematischen Gesichtspunkten. a) Allgemeinste Epitheta Gottes δεσπάτης, κύριος (S. 22), δημιονογός, παιτοκράτωρ, βασιλεύς (S. 23), ἄγιος (S. 24), ΰγιοτος (S. 26), εὐεογέτης, δίκαιος, θαιμασιὸς ἐν ἰσγὰει (S. 27t.), δνιατός, ἀγαθός, ἐπόπτης, ἐπίσκοπος (S. 28t.), βοηθός, σωτήρ, ἀντιλήματωρ (S. 29), ὑποτάκτης τῶν ὑπερεχόντων, ἀόρατος, πολυύμνητος (S. 30), κτίστης (S. 31).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 22<br>22 |
| b) Schilderung einzelner Teile der Schöpfung und ihre Ordnungs-<br>mäßigkeit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 33       |

| und Land, Schöpfung der Tiere (S. 35), des Meeres, der Winde,<br>Quellen, Fruchtbarkeit der Erde (S. 36), Folge der Jahres-<br>zeiten, Erschaffung des Leibes und der Seele des Menschen. | Seite |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| e) Die im Gemeindegebet ausgesprochenen Bitten σῶσον S. 37), ἐλέησον (S. 38), ἴασαι, ῥῦσαι (S. 39), σκέπαζον, καθάοισον.                                                                  | . 36  |
| d) Aufzählung der verliehenen oder erbetenen Gaben                                                                                                                                        | . 39  |
| e) Wundertaten bei Führung des israelitischen Volkes, soweit si<br>I Klem. 9—12 und Pap. Paris. 3007 ff. erwähnt sind<br>Schluß: Religionsgeschichtliche Stellung der Gebete des Klemens  | . 47  |
| briefes                                                                                                                                                                                   |       |
| Register: 1. Schrift- und Väterstellen                                                                                                                                                    | . 52  |
| 2. Benützte Papyri und Handschriften                                                                                                                                                      |       |
| 3. Namen und Sachen                                                                                                                                                                       |       |
| 4. Griechische Namen und Worte                                                                                                                                                            | -64   |

Der Wert der Zauberpapyri für Religionsgeschichte ist schon seit längerer Zeit bekannt und durch die Forschungen eines Fr. Cumont, Ad. Deissmann, des leider zu früh hingerafften Alb. Dieterich, eines Rud. Reitzenstein, P. Wendland, C. Wessely und anderer immer deutlicher hervorgetreten. Es finden sich darin eine Menge Gebetsformeln, Kulthymnen an Gottheiten, ja es sind Reste von Liturgien darin versteckt. Dieterich hatte aus dem großen Pariser Zauberbuch eine Mithrasliturgie (1903) herauszuschälen gewußt. Es drängt sich daher die Frage auf: Läßt sich eine Ähnlichkeit von Gebetsideen, wie sie sich in den Zauberpapyri finden, mit altchristlichen Gebeten feststellen; und wie verhalten sich die beiderseitigen literarischen Denkmäler?

Es konnte nicht schwer fallen, ein Vergleichsobjekt zu wählen. Denn das christliche Gemeinde- und Dankgebet ist das frühest bezeugte; es liegt uns schon im ersten Klemensbriefe<sup>1</sup> aus dem Schlusse des ersten Jahrhunderts vor, und zwar in reich entwickelter Form<sup>2</sup>; daneben bietet die Didache in ce. 9 und 10 eine greifbare Gestalt in kürzerer Fassung. Aber auch manche Gebete der griechischen Zauberpapyri hatten zur Durchführung unseres Planes eine Handhabe geboten; denn die schöpferische Macht der Gottheit, deren Lobpreis einen großen Teil der klementinischen Gebete ausmacht, wurde von

<sup>1)</sup> In Capp. 59-61; Stücke des Dankgebetes in cc. 9-12; c. 20, 1-12; c. 34, 5-7; siehe P. Drews, Untersuchungen über die sogen. clementinische Liturgie im VIII. Buch der apostol. Konstitutionen. I. Die clementinische Liturgie in Rom. [Studien zur Geschichte des Gottesdienstes und des Gottesdienstlichen Lebens, Heft II und III.] Tübingen 1906, 14 ff.

<sup>2)</sup> Charakteristik der Gebete siehe Ad. Harnack, Der erste Klemensbrief. Eine Studie zur Bestimmung des Charakters des ältesten Heidenchristentums [Sitzungsberichte der Kgl. preuß. Akad. d. Wissenschaften 1909] S. 45; besonders auch Exkurs 1: Über die Zusammenhänge des I. Klemensbriefs mit der antiken Literatur und Kultur (S. 56 f.; 58 f).

dem Magier, da er an sie appellierte, in besonders lebhaften Farben geschildert; daneben werden die in den Zauberpapyri angerufenen überirdischen Wesen, Gottheiten und Dämonen, mit ausgesuchten Epitheta<sup>1</sup> überhäuft, welche teilweise im Ge-

meindegebet I. Klem. 59 f. ein Gegenstück finden.

Wir wissen, daß die Zauberpapyri sämtlich aus Ägypten stammen, und zwar in ihrer jetzigen Gestalt aus dem 3.-4. Jahrhundert. Selbstverständlich sind in ihnen weit ältere Stücke aufgenommen und verarbeitet. Wir dürfen dies besonders für diejenige Art von Gebeten, welche die Macht der Gottheit über das Universum und die Schönheit der Schöpfung schildern, annehmen. Dieterich 2 fand manche Anzeichen dafür, daß die Schöpfungsmythen der Zauberpapyri aus der Stoa stammen. Diese stark begründete Vermutung findet durch Seneca eine neue Stütze. In seinem Buch an Marcia 3 läßt er die Seele vor der Geburt und nach dem Tode die Schönheit des zóouos, den wunderbaren Gang der Gestirne usw. erblicken; er schildert die Wunder der Natur, deren Entstehen im christlichen Dankgebet dem Demiurgos beigelegt wird. Daneben muß man aber bedenken, daß in Seneca hier der Philosoph der Stoa Poseidonios (c. 135-45 v. Chr.) spricht. Die Zauberpapyri mögen für ähnliche Gebete ebenfalls von der Stoa \* profitiert haben. Übrigens scheint diese hymnenartige Detailmalerei mit dem Lobpreis des Weltenlenkers nicht zu den Seltenheiten der heidnischen Gebetsliteratur gehört zu haben. Eine 5 precatio terrae matris und omnium herbarum, welche an Plautus und Terenz erinnert, ist ein lebendiges Zeugnis dafür, ebenso die Art und Weise, wie

2) Abraxas, Studien zur Religionsgeschichte des späteren Altertums.

Leipzig 1891, 83 ff.

4) Vgl. Henr. Schmidt, Veteres philosophi quomodo iudicaverint de precibus [Religionsgeschichtl. Versuche und Vorarbeiten IV. Band 1. Heft]

Gießen 1907. 25 ff.

¹) Vgl. Scholie zu Homer Ilias VI, 305: οἰχείως δὲ τοῖς παθήμασι οἱ εὐχόμενοι τοῖς θεοῖς τὰ ἐπίθετα ποιοῦνται. Siehe Konr. Ziegler, De precationum apud Graecos formis quaestiones selectae. Vratislav. 1905, 53 A. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Dialog. lib. VI (ad Marciam de consolat. c. 18, 2f. ed. Emil Hermes, L. Ann. Senecae dial. libr. XII, Lipsiae 1905, 176 Zeile 2). Vgl. R. Reitzenstein, Poimandres, Leipzig 1904, 6, 254. Cfr. Seneca lib. XII (ad Helviam matrem de consolat. c. 8, 6. ed. Hermes S. 350 Zeile 15 f.), C. Weyman, Analecta VI. Liturgisches aus Novatian und dem Martyrium der kappadokischen Drillinge in Histor. Jahrbuch der Görresgesellschaft 1908, 579.

b) Abgedruckt bei Rich. Heim, Incantamenta magica graeca-latina [Jahrbücher für klassische Philologie XIX. Supplementband 1893] 504 f.

die römischen Kaiser 1, als νίοι θεοῦ 2, von Dichtern gefeiert werden. Doch dürfen wir nicht übersehen, daß die für uns in Betracht kommenden Gebete der Zauberpapyri in ihrer Mehrzahl an Hermes gerichtet sind und durch ihren Auffindungsort als ägyptische Produkte charakterisiert werden, welche mit orphischen Bestandteilen und Resten aus andern heidnischen Kulten gemischt sind.

Daneben finden wir ziemlich viel jüdisches 3 Gut vor, welches für uns wiederum besonders von Interesse ist, da die in den Zaubergebeten vertretene jüdische Theologie, soweit sie den Schöpfungsmythus und Szenen aus der israelitischen Geschichte berührt, im urchristlichen Gemeinde- und Dankgebete ihr Echo hatte. Jedenfalls wissen wir, daß die Gebete der Zauberpapyri des 4. Jahrh. trotz ihrer verhältnismäßig späten Überlieferung von christlicher Beeinflussung sich ziemlich rein erhielten; denn die höchst seltene, ungefähr dreimalige, und dazu unpassende Verwendung des Christusnamens läßt eine christliche Neuredaktion ganz ausgeschlossen erscheinen. In dem großen Pariser Zauberbuch (Pap. Paris, 174 Zeile 1233) 4 steht zu einer Handlung gegen Dämonen Christus und der hl. Geist neben dem Gotte Abrahams, Isaaks und Jakobs; Zeile 3019 f. desselben Papyrus wird er Gott der Hebräer genannt, in dem Leidens. J 384 (V) 5 mit Anubis zusammengestellt. Nur ein magischer Papyrus des 4. Jahrhunderts, der aus Faiûm (c. 300) stammt und Wessely selbst gehört 6, scheint christlicher Herkunft zu sein, weshalb Christus ηγαπημένος παῖς (I. Klem. 59, 2, cf. Did. 9, 2) genannt wird.

Bei dem Neuplatoniker Proklus (410—485 n. Chr.) hatte diese Art von Gebet den Titel  $\varepsilon \dot{v} \dot{\chi} \dot{\eta}$   $\delta \eta \mu \iota o v \varrho \gamma \iota \dot{\chi} \dot{\eta}$  und  $\zeta \phi o \sigma \sigma \iota \dot{o} \dot{\varsigma}$ , siehe H. Schmidt a. a. O. S. 53.

<sup>1)</sup> Reitzenstein, Poimandres 282 ff. hat aus Lukan, Vergil und Statius solche Partien mitgeteilt.

<sup>2)</sup> Vgl. Ad. Deissmann, Bibelstudien, Marburg 1895, 166 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Vgl. C. Wessely, On the spread of Jewish-Christian religious ideas among the Egyptiens in The Expositor, 3 ser. vol. IV London 1886 (nr. XXI) p. 194-204.

<sup>4)</sup> Siehe C. Wessely, Les plus anciens monuments du christianisme écrits sur papyrus [Patrologia orientalis tom. IV fasc. 2], Paris 1907, 184; das Gebet war ursprünglich koptisch gesprochen und so von Revillout rekonstruiert worden, S. 187, 191.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Wessely, ebenda S. 191. Alb. Dieterich, Papyrus magica Musei Lugdunensis Batavi [Jahrbücher für klass. Philol. XVI. Supplementband 1888, 805] col. VI Zeile 17.

<sup>6)</sup> Ebenda S. 191.

Wir gehen nun daran, größere Gebetstücke, in denen überirdische Mächte augerufen werden, deren Tätigkeit als eine Kosmopoiie, im weiteren Sinne gefaßt, geschildert wird, aus den Zauberpapyri herauszuheben.

Wir beginnen mit einem Beschwörungsgebet des Pariser Zauberpapyrus (Zeile 3007-3086), das seit der Veröffentlichung durch C. Wessely¹ wiederholt Gegenstand von Einzeluntersuchungen geworden ist. Alb. Dieterich² hat es nochmals herausgegeben, L. Blau³ nach dessen Textgestalt abgedruckt, Ad. Deissmann⁴ neuerdings mit dem Original verglichen und eine deutsche Übersetzung beigegeben.

Inhaltlich lassen sich zwei Teile unterscheiden, die möglicherweise auf verschiedene Quellen zurückgehen, jetzt aber ganz miteinander vermischt sind. Die eine Reihe von Anrufungen<sup>5</sup> scheint allgemeiner gehalten gewesen zu sein, und richtete sich an jedweden Geist (Z. 3037 f.) und an den Gott, der Urgrund alles Lebens und aller Naturkräfte ist (Z. 3045 ff.). Eine in Zeile 3050 anhebende Doxologie: "den da preist jegliche himmlische Macht der Engel" hat ihre Fortsetzung in Zeile 3060: "den besingt der Himmel Himmel, den besingen die Fittige der Cherubim". Im folgenden werden dann noch weitere Machtentfaltungen der Gottheit über die Berge, Meer (Ps. 104, 65), Winde (Jerem. 46, 36) Feuer, überhaupt die ganze Erde gepriesen.

Daneben werden alttestamentliche Wundertaten eingeflochten, welche Gott Sabaoth dem israelitischen Volke zu teil werden ließ (Z. 3019. 3052): "Ich beschwöre dich bei dem, der sich geoffenbart hat an Osrael in der Lichtsäule und in der Wolke bei Tag" (Exod. 13, 21; Ps. 78, 14; Zeile 3033), weiter werden die über Pharao verhängten 10 Plagen erwähnt, deren Er-

¹) Griechische Zauberpapyrus von Paris und London [Denkschriften Kaiserl. Akademie der Wissenschaften zu Wien, philos.-hist. Klasse Bd. XXXVI Wien 1888, Abteilung: Beiträge von Nichtmitgliedern] S. 27 bis 208. Wessely hat das Gebet nochmals mit französischer Übersetzung herausgegeben in Patrologia orientalis IV, fasc. 2 S. 187—190.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Abraxas a. a. O. S. 138-141.

 <sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Das altjüdische Zauberwesen, Straßburg 1898, 112 ff.
 <sup>4</sup>) Licht vom Osten, Tübingen 1908, 181-189.

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> Paul Wendland, Die Therapeuten und die philonische Schrift vom beschaulichen Leben Jahrbücher für klass. Philologie XXII. Supplementband 1896] 753 bestreitet, "daß die Beschwörungsformel ursprünglich ein Dankhymnus war," wie Dieterich wollte.

zählung mit Zeile 3037 abbricht. Die alttestamentlichen Ereignisse werden Zeile 3052-3058 wieder aufgenommen (Teilung des Jordans und des roten Meeres [Jos. 3. 13-17; Exod. 14, 21. 22; Ps. 114, 3. 5; 78, 13]), und mit der Anspielung auf die Sprachenverwirrung (140 Sprachen; ef. Genes. 10, 11) beendet. Der ganze Schwur wird mit der Ermahnung: Hüte ihn als Reiner (Zeile 3084), und dem Satz: "denn der Spruch ist ein hebräischer 1 und wird gehütet von reinen Männern" abgeschlossen, nachdem zuvor das Verbot, Schweinefleisch zu essen, eingeschärft wurde (Zeile 3078). Aus den zuletzt mitgeteilten Worten glaubte Dieterich schließen zu dürfen, daß die Essener oder Therapeuten (καθαροί ἄνδρες) die Verfasser des λόγος seien, wogegen P. Wendland 2 energisch Widerspruch erhob, dem sich Deissmann 3 anschloß. Zweifellos bezieht sich das Attribut "Reiner" nur auf die Enthaltung vom Essen des Schweinernen, charakterisiert also einfachhin einen Ritualjuden.

Der Ansicht Dieterichs kam aber scheinbar der Bericht Philos über die Therapeuten zu Hilfe. In seiner Schrift "über das beschauliche Leben" c. 114 handelt er bekanntlich von der religiösen Feier der Therapeuten, welche die ganze Nacht hindurch dauerte, daher παινυγίς genannt, wobei er die dabei gesungenen Hymnen und veranstalteten Tänze mit dem alttestamentlichen Vorgang nach dem Durchzug des israelitischen Volkes durch das rote Meer vergleicht. Ebenso wie hier aus dem Doppelchor des Moses und der Miriam els xooós geworden sei, so vollziehe sich die gleiche Vereinigung bei den melodiösen Gesängen der Therapeuten, dadurch daß Vertreter der Männerund Frauenseite sich einander nähern. Dieterich 5 hatte aus diesem Berichte auch inhaltlich auf die Hymnen der Therapeuten geschlossen, als ob darin τὰ θαυματουογηθέντα am roten Meere besungen worden wären. Wendland widersprach ihm, da er den Vergleich auf die Einbildungskraft Philos zurückführte. Philo wollte in der Tat nur die Art und Weise des alternativen

¹) έβοαϊκός in der Bedeutung "jüdisch" bei Psellos s. P. Maas, Byzantinische Zeitschrift XVII 1908, S. 225.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Therapeuten a. a. O. 752.

<sup>3)</sup> Licht vom Osten a. a. O. 188. 189.

<sup>4)</sup> Fred. C. Conybeare, Philo about the contemplative life. Oxford 1895 (M 485, P 901-903) S. 128-133.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Abraxas S. 137 f. 147.

<sup>6)</sup> Die Therapeuten a. a. O. S. 743. 750 f. 753.

Gesanges zwischen Männern und Frauen illustrieren, wie dann beide Chöre zu einem χορός werden. Inhaltlich unterscheidet er sogar die beiderseitigen Gesänge; er bezeichnet den Gesang des Moses und der Miriam ausdrücklich als εὐχαριστηρίους ὕμνους, während die Hymnen der Therapeuten εἰς τὸν θεόν schlechthin gerichtet waren. Daraus können wir also kein Kriterium für eine Datierung des Beschwörungsgebetes gewinnen; Deissmann machte auf ein anderes aufmerksam, das er in Zeile 3069 angegeben findet. Den Satz von dem unauslöschlichen Feuer, das durch alle Äonen dem Gott (Dämon), der in dem reinen Jerusalem ist, dargeboten wird, versteht er von dem Feuer des Brandopferaltars in Jerusalem. "Da dieses Feuer im Jahre 70 n. Chr. für immer erlosch, ist jedenfalls dieser Teil des Papyrus vor der Zerstörung Jerusalems entstanden".

Ein heidnisches Gegenstück zu diesem jüdischen Gebet enthält Pap. Leidens. J 395 (= W) 2 col. XXIII 1 f., wo nur ein Fragment eines Hymnus mitgeteilt ist, der aus einem "5. Buch der Ptolemäischen", das εν καὶ τὸ πᾶν betitelt ist und über den Ursprung des Geistes, Feuers und der Dunkelheit handelte, stammt. Leider ist hier nur der Anfang mitgeteilt: zvoios αίῶνος, ὁ πάντα κτίσας, θεὸς μόνος, ἄφθεγκτος.. Mit diesen Angaben müßten wir uns begnügen, wenn uns nicht eine fast unbeachtete, jedenfalls in diesem Zusammenhang nicht erkannte zweite Quelle über die Doxologie Aufschluß gäbe: Poimandres<sup>3</sup> c. 13 der Hermes Trismegistos-Literatur. In einer Einweihungsszene will der Schüler, der bereits Geheimnisse der Welt erfahren hat, auch noch (c. 13 § 15) την διά τοῦ υμνου εὐλογίαν kennen lernen. Poimandres widerfährt (§ 16) dem Wunsche und läßt den Hymnus τῆς παλιγγενεσίας erschallen; die ganze Schöpfung darf ihn vernehmen; denn ὑμνεῖν μέλλω (sagt Poimandres) τὸν τῆς κτίσεως κύριον καὶ τὸ πᾶν καὶ τὸ ἕν: und dann nochmals μέλλω . . υμνεῖν τὸν κτίσαντα τὰ πάντα, τὸν πήξαντα την γην καὶ οὐοανὸν κοεμάσαντα und ihn, der befahl, daß aus dem Ozean das Süßwasser über die bewohnte und unbewohnte Welt sich ergieße zum Unterhalt und zur Schöpfung aller Menschen. Weiter geschieht noch der Erschaffung des Feuers Erwähnung. Und nun rüstet sieh Poimandres den Hymnus zu

2) Alb. Dieterich, Abraxas, Leipzig 1891, 203 Zeile 5 ff.

<sup>1)</sup> Licht vom Osten S. 188 Anm. 22.

<sup>3)</sup> R. Reitzenstein, Poimandres, Leipzig 1904, 345 Zeile 21 ff., 346 Zeile 2 ff.

singen: δωμεν πάντες όμου αὐτῷ τὴν εὐλογίαν τῷ ἐπὶ τῶν οὐοανῶν μετεώοω, τῶ πάσης φύσεως κτίστη. Er fordert nun weiter alle δυνάμεις auf (§ 18): "all ihr Kräfte in mir stimmt an (υμνείτε) τὸ εν καὶ τὸ πᾶν, singt mit meinem Willen alle meine Mächte: die heilige Erkenntnis, Beherrschung (ἐγκοάτεια), Gerechtigkeit, Mitteilsamkeit (zourwria), Wahrheit, das Gute, Leben und Licht müssen ihren betreffenden Teil singen, damit so die λογική θυσία von ihm dargebracht werden kann. Von dem eigentlichen Hymnus werden leider auch im Poimandres nur die Einleitungssätze mitgeteilt, welche metrisch gehalten sind. Jede Zeile zerfällt in zwei Hälften. Ich will sie in dieser Anordnung untereinanderstellen, da Reitzenstein in seiner Ausgabe die Metrik äußerlich nicht hervortreten ließ 1.

> Σή βουλή ἀπὸ σοῦ, ἐπί σε τὸ πᾶν. Δέξαι ἀπὸ πάντων λογικήν θυσίαν. Τὸ πᾶν τὸ ἐν ἡμῖν, σῶζε ζωή. Φώτιζε φῶς πνευμάτιζε θεέ. Λόγον γὰο τὸν σὸν ποιμαίνει δ νοῦς. πνευματοφόρε δημιουργέ.

(§ 20). Σὰ εἶ ὁ θεός δ σὸς ἄνθοωπος ταῦτα βοᾶ διά πυρός δί ἀέοος διά γης διὰ ἕδατος διὰ πνεύματος

διὰ τῶν κτισμάτων σου.

Damit bricht der Hymnus ab, welcher zweifellos an Hermes gerichtet ist, dem noch eine Reihe solcher Doxologien in den Zauberpapyri gewidmet sind. Wie im klementinischen Dankgebet Gott in den einzelnen Teilen der Schöpfung gepriesen wird, so ist Hermes als der größte Gott angerufen2, "der das All umfaßt, der Licht und den Strahl der Sonne erscheinen läßt und der anderen Sternen hehre Gestalten aufgestellt, der mit dem göttlichen Lichte die Welt und in ihr alles geschaffen hat".

Allerdings mußte Hermes in den hymnenartigen Gebeten der Zauberpapyri, die an ihn gerichtet sind, alle möglichen Mischungen mit andern Gottheiten eingehen; aber immer klingt das angegebene Thema durch. In Leidens. W col. XVI 1; IV 12; XI 2 3 ist ein solcher Hymnus an Hermes die Einkleidung für

<sup>1)</sup> Auch nicht Dieterich, Abraxas S. 67, der Stücke daraus mitteilt.

<sup>2)</sup> Dieterich, Abraxas S, 66,

<sup>3)</sup> Dieterich, Abraxas S. 182 f. Der Schreiber hatte unbemerkt dasselbe zwei-dreimal geschrieben.

eine heidnische  $\varkappa οσμοποιάα$ , welche abgesehen von den später eingestreuten Worten  $\Sigma aβaωθ$ ,  ${}^{\prime}$ Iaω fast keinen jüdischen Einfluß  ${}^{\dagger}$  zeigt. An die Einleitung:  ${}^{\prime}$ Ερμες,  ${}^{\prime}$ έπικαλο ${}^{\prime}$ ριαί σε, τὸν τὰ πάντα περιέχοντα . . .  ${}^{\prime}$ μν ${}^{\prime}$ ο σε  ${}^{\prime}$ γω knüpft sich ein Lobpreis der Sonne, der übrigen Gestirne mit allem Geschaffenen; darunter erscheinen auch die ersten Engel, von denen jedem eine andere Rolle zufällt; auch Abraxas gehört zu ihnen, dessen Name mit der Zahl des Jahres gleich ist (365). Der übrige Teil, worin durch das siebenmalige Lachen der Gottheit die Erschaffung von 7 Göttern mit anderen Gestalten des Phöbus und des größten Gottes Jao erzählt wird, hat für unseren Zweck keine Bedeutung.

Aus demselben Zauberpapyrus W habe ich noch zwei weitere Gebete notiert, welche an Hermes 2 gerichtet sind, und teils eine Lobpreisung seiner schöpferischen Macht, teils eine Reihe von Bitten enthalten, ebenso wie im frühchristlichen Dankgebete beide Arten miteinander abwechseln: in W col. XVII 13 - XVIII 123 und W II 18; XIII 244. Reitzenstein hatte den bekannten an Hermes gerichteten φιλτροκαταδεσμός, der einem Astramphychos in Pap. Brit. Mus. 1225 col. 1 zugeschrieben wird und ganz ähnliche Lobpreisungen und Bitten enthält, in jüngere und ältere Bestandteile geschieden. Eine Probe der Bitten der ersteren Reihe mag eine Erinnerung an ähnliche Teile des klementinischen Dankgebetes auffrischen (Zeile 14 ff.); Komm zu mir, χύοιε Έομῆ, mit den vielen Namen, der das Geheime unter dem Pol und der Erde weiß. Komm zu mir, Herr Hermes, du Wohltäter, der du der Welt Gutes spendest. Höre auf mich und zeige dich mir gnädig in allem auf der Welt. Öffne mir die Hände aller, die Mitleid haben, heiße sie mir alles geben, was sie in der Hand haben; . . (Wie Horus), wenn er dich anrief, Höchster aller Götter, in jeder Entscheidung, überall bei Göttern, Menschen, Dämonen,

¹) Bei der Schöpfung des ὕδωο heißt es: ἐφάτη θεὸς καὶ ἐτάγη ἐπὶ τῆς ἀβύσσου.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ein Gebet geringereu Umfangs in Pap. Brit. Mus. 121, col. IV Zeile 560 ff. C. Wessely, Neue griechische Zauberpapyri [Denkschriften der kais. Akademie der Wiss. zu Wien Bd. 42, philos. hist. Klasse, Wien 1893] S. 37 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ausgabe von Alb. Dieterich, S. 195 f; Reitzensteins Neuausgabe dieses Abschnitts im Poimandres S. 15-18.

<sup>4)</sup> Dieterich S. 176, 1 ff.; Reitzenstein S. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> C. Wessely, Neue griechische Zauberpapyri, S. 55. 57; Reitzenstein S. 20 f.

bei Lebewesen, mögen sie im Wasser oder zu Lande sein, Gunst und Erfolg hatte, bei Göttern, Meuschen und bei allen Lebewesen unter der Erde, so auch ich, der ich dich anrufe": usw.

Wie übrigens in der soeben genannten κοσμοποιία (Leidens. W XVI 1) Hermes mit dem geschaffenen Gotte Nοῦς identifiziert wird, so wird im Pap. Brit. Mus. XLVI ¹ Zeile 473 ff. diesem Nοῦς die schöpferische Tätigkeit des Hermes² zugeschrieben: "ich rufe dich, der du Erde und Himmel erschufst, du hast das Gebein geordnet, jegliches Fleisch und jeden Geist; du hast das Meer in Grenzen gehalten, den Himmel (angenagelt) befestigt (παοσαλεύον); der Gott, der Licht von der Finsternis trennte, der große Nοῦς, der gesetzmäßige (ἔντομος), der stets alles ordnet, der Dämon mit dem ewigen Auge. Gott der Dämonen, Herr der Götter, Herrscher der Geister, Äon stetiger (ἀπλάνητος), erhöre mich. Ich rufe dich, Herrn der Götter, Zeus in der Höhe donnernd (ὕψιβοεμέτα), Zeus, Herrscher, Adonai".

In demselben Zauberpapyrus wird noch öfters des Hermes in Gebeten gedacht; einmal Z. 176 ff.  $^3$  wird der  $\partial \epsilon \delta \varsigma$  ά $\partial$ άνατος gegen Diebe zu Hilfe gerufen; ein andermal (Zeile 414 ff.)  $^4$  wird er mit allen möglichen Prädikaten κοσμοκράτωρ etc. gerühmt, welche dann durch Bitten abgelöst werden, wie ἴασαι πάντα βροτῶν ἀλγήματα σαῖς  $\partial \epsilon \rho \alpha \epsilon i \omega s$ 

Neben Hermes tritt in den Zauberpapyri auch Horus auf, an den eine demiurgische Hymnodie gerichtet ist, z. B. Pap. Paris. Zeile 930 ff.<sup>5</sup>. Ich übergehe die eigentliche Anrufung des Gottes zum Zauber, sondern biete nur die Doxologie an Horus (Z. 988): "Ich flehe dich an, den größten Gott, den Herrscher Horus Harpokrates..., ihn der alles beleuchtet und durchhellt (διανγάζοντα) durch seine eigene Kraft die ganze Welt, Gott

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> ed. C. Wessely, Griechische Zauberpapyrus in Denkschriften der k. Akad. zu Wien 1888 S. 139; Dieterich, Abraxas S. 68 f. Ausgabe von F. G. Kenyon, Greek Papyri of British Museum vol. I 1893.

<sup>2)</sup> Ähnliche Gebete kleineren Umfangs bei Reitzenstein, Poimandres S. 22.

<sup>3)</sup> Auch bei Dieterich, Abraxas S. 63 herausgestellt.

<sup>4)</sup> Ebenda S. 64.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) C. Wessely, Denkschriften 1888 S. 68; Reitzenstein, Poimandres S. 24f, S. 26 als Gebet VI, 3; vgl. dazu Gebet VI, 16. 17. 18; Reitzenstein S. 28.

der Götter, Wohltäter, der Tag und Nacht leitet (διέπων), Lenker und Führer der Sonnenbarke (ἡνιοχῶν . . . οἴαzα), der den Drachen beherrscht, den guten, heiligen Dämon, welchen Ost und West lobpreisen beim Auf- und Untergange, gepriesener unter allen Göttern, Engeln und Dämonen. . . . (Z. 1011): Der sitzt auf dem Kopf der Welt und alles richtet, umgeben mit dem Kreise der Wahrheit und Treue" usw.

"Hermes, Horus und ayados δαίμων 1 erscheinen im wesentlichen in derselben Rolle, nämlich als Schöpfungsgötter in der erwähnten Doppelnatur, sowie als Vertreter des Nove und demzufolge einerseits als Offenbarungsgötter, andererseits als die Herren alles Erfolges im praktischen Leben". Diese beiden Punkte verleihen den Gebeten und Hymnen der Zauberpapyri das Recht, als heidnische Parallelen dem christlichen Dankgebete an die Seite gestellt zu werden. Es erübrigt uns noch ein Gebet an den ἀγαθὸς δαίμων anzuführen, das in Pap. Paris. Zeile 1598 ff. 2 überliefert ist: "Ich flehe dich an, den größten Gott, den ewigen Herrn, Weltbeherrscher, der ist auf und unter der Welt, den Starken, den Beherrscher des Meeres, der früh Morgens herniederleuchtet, der vom Ostwind her für die ganze Welt aufgeht und untergeht im Westen (τῷ Λιβί)3, komm zu mir, der aus den vier Winden aufgeht, der heitere ἀγαθὸς δαίμων, welchem der Himmel als Sitz diente. Ich rufe dich an mit deinen heiligen, großen und geheimen Namen, über die du in Freude gerätst, wenn sie dir zu Ohren kommen. Es sproß die Erde auf (ἀνέθαλεν), als du herniederschienst, und die Pflanzen brachten Früchte, als du lachtest, und die Lebewesen gebaren neue, als du sie antriebst. Gib Ruhm, Ehre, Gnade, Glück und Macht" usw. Eine 4 ganz ähnliche Reihe von Bitten ist nochmals an den ἀγαθὸς δαίμων gerichtet, in demselben Pap. Paris. Zeile 3165 ff.

Aber auch im allgemeinen werden die  $\theta \varepsilon o i$  o  $\delta \phi a not$  in einer Weise apostrophiert, welche die nun bekannten charakteristischen Gedanken enthält. Ein besonders interessantes Beschwörungsgebet dieser Art ist in Pap. Leidens. J 384 (= V)

<sup>1)</sup> Reitzenstein S. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wessely, Denkschriften d. Kais. Akad. 1888, S. 84. Vgl. über die Stellung des ἀγαθὸς δαίμων zu Hermes im Poimandres c. 12 Reitzenstein S. 136.

<sup>3)</sup> λίψ Westwind, s. Deissmann, Bibelstudien 139 und A. Dieterich, Eine Mithrasliturgie, Leipzig 1908, S. 7 Anm. zu Zeile 16.

<sup>4)</sup> Reitzenstein S. 29.

col. VII 5-VIII 22 enthalten 1. Bei einem Opfer betet der Zauberer nach Osten blickend über den Rauch hin: "Ihr himmlischen Götter, ihr Götter unter der Erde, im Erdinnern, dreifache Sonne... Beherrscher aller Lebenden und Verstorbenen, Erhörer (διακουσταί) der Götter und Menschen in aller Not, ihr Verheimlicher des Offenbaren, ihr Lenker der Rachegöttinnen, die mit euch jede Stunde verbringen, o ihr Beschieker des Todesloses, das jeden umkreist, ihr Unterjocher der Hochmütigen, ihr Erhöher der Erniedrigten, ihr Offenbarer des Geheimen, ihr nochmaligen Lenker der Rachegöttinnen, die mit euch jede Stunde verbringen, ihr Wegweiser der Winde, ihr Aufwiegler der Wogen, ihr die ihr Feuer an gewissem Augenblicke bringt" . . .; die Götter erhalten ferner noch die Prädikate κτίσται, εὐεογέται, τροφοί, κύριοι, κρατισταί. Nun folgt die Bitte: kommet gnädig . . . εὐμενεῖς παραστάται (VII 15). Dann spricht der Zauberer im Namen der Gottheit: "ich bin der gepflanzte Name "Palmzweig"; ich bin der Bluterguß von dem Grabe des Großen der Palmzweige; ich bin der Glaube den Menschen geoffenbart und der Prophet der großen Namen, der Heilige, der aus der Tiefe hervorkam, ich bin der Beherrscher,... der Heilige... ich bin die Sonne, welche Licht brachte"; es werden einzelne heidnische Götternamen aufgezählt, welche jeweils mit einem eigenen Element in der Welt identifiziert werden. Der Zauberer geht dann zur Bitte über: (VII 25): διὸ δέομαι . . "Kommt mir zu Hilfe, denn ich will den geheimen und unaussprechlichen Namen anrufen, den Erzvater der Götter, der alles beaufsiehtigt und darüber Herr ist". Jetzt wendet er sich in Lobpreisungen an den großen Gott, wobei er immer wieder Bitten einstreut; besonders aber treten hervor die Schöpfungstaten des Gottes<sup>2</sup>, welche in dem Ausruf ihre Begründung erhalten (VII 35): "Du einziger unsterblicher Gott bist von allem der Schöpfer geworden, jedem gibst du eine Seele und beherrscht alles, König der Ewigkeit, Herr." Der Text fährt daraufhin mit den Schöpfungswerken fort, wobei die daraus resultierenden Eigen-

<sup>1)</sup> Alb. Dieterich, Papyrus magica Musei Lugdunensis Batavi Jahrbücher für klass, Philologie. XVI. Supplementband 1888] S. 807 ff. Ich übersetze nur jene Sätze, welche Gedanken des christlichen Dankgebetes wiedergeben.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Zu diesem Abschnitt (VII 27-33) finden sich Gegenstücke in Pap. W XXVII 14-27; beide Teile scheinen hier auf eine Quelle zurückzugehen, Die Gegenüberstellung bei Dieterich, Jahrb. XVI, Suppl. S. 761 f.

schaften des Gottes herausgehoben werden, an die sich jeweils Bitten anschließen: (z. B. VIII 8). "Du gibst Reichtum, Glück, Fruchtbarkeit an Kindern, Kraft, Nahrung. Du Herr des Lebens, der die Ober- und Unterwelt beherrscht, dessen Gerechtigkeit nicht ohne Zugang ist, dessen erlauchten Namen die Engel lobsingen, welcher die untrügliche Wahrheit hat, erhöre mich und laß mieh zu Ende bringen diese Handlung" usw. Auch im folgenden, das stark mit Zauberhaftem vermischt ist, taucht da und dort eine Stelle auf, welche an Ideen des klementinischen Dankgebetes erinnert: z. B. IX 21 (Dieterich S. 211): "ich flehte zu Dir, höchster Gott, denn durch dich geschieht alles, daß du eine göttliche und gar große Macht diesem Götterbild gebest und machest, daß es überall vermag und Kraft habe, die Seelen von Orten abzuwenden, Geister zu bewegen, Ungerechte zu unterjochen, Freundschaften zu bestärken" usw.

Aus diesem Gebet ist es durchweg nicht schwer, das Zauberhafte abzustreifen; aber ebenso leicht, das auch für ein christliches Gebet Passende herauszustellen. Wir werden daher ersehen, daß eine Reihe von Parallelen zu dem christlichen

Dankgebet darin gefunden werden.

Ein weniger mit christlichen Vorstellungen verwandter, aber auch zu dieser Klasse von Ideen gehörender Hymnus findet sich in Pap. Paris. Zeile 1115<sup>1</sup>, wo die einzelnen Werke der Schöpfung aufgezählt werden, jeweils mit einer Begrüßung χαῖοε oder χαίοετε, deren letzte lautet (Z.1135): Seid gegrüßt ihr heiligen Brüder und Schwestern, welchen es vergönnt ist im Lobpreis erfreut zu sein (ἐν εὐλογία). Eine Bewunderung des größten Schöpfungswerkes des Himmels leitet über² zur Erwähnung einzelner schöpferischer Taten des größten Gottes (Zeile 1146 ff.); gleich darauf wird auf eine andere Stele, die zu allem nützlich ist, ein ganz ähnlicher Spruch (λόγος) geschrieben (Zeile 1168).

Ein hervorragendes Stück dieser Gebetsliteratur liegt im Pap. Mimaut (Louvre 2391) Zeile 189-3053 vor, worin der große Gott

C. Wessely, Griechische Zauberpapyrus a. a. O. 1888, S. 72
 R. Reitzenstein, Poimandres S. 277.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ein kleinerer Hymnus an den θεὸς μέγιστος in Brit. Mus. pap. CXXI recto col. 3 Zeile 53s f. ed. F. G. Ken yon 1893. Vgl. jenen in der Mithrasliturgie, A. Dieterich, Eine Mithraslit. Leipzig 1903, S. 10 Z. 31 ff.; S. 12 Z. 20. 31.

<sup>3)</sup> Wessely, Griechische Zauberpapyri 1888 a. a. O. S. 145.

angefleht wird. R. Reitzenstein hatte diesen Teil neu verglichen, welchen er für "ein priesterliches Gebet eines Gemeindehauptes, allerdings umgewandelt zur Zauberformel" hält. Das Gebet bittet um Erhörung in Anliegen. Der Zauberer beschreibt die mannigfache Gestalt der Gottheit, durch deren Kenntnis ihm erst die Zaubermacht und Hilfe vermittelt wird (ὅτι οἶδά σου τὰ σημεῖα Zeile 192, 316). Nachdem er sich durch das Hersagen der σημεία und παράσημα gleichsam legitimiert hat, fährt er fort: διὸ χύοιε ποίησον . . . und erneuert immer wieder dieselbe Bitte, seine Armseligkeit in allen möglichen Farben als Motiv für Erlangung göttlicher Hilfe hervorkehrend und daneben die schöpferische Macht der Gottheit preisend (Z. 242ff., 247). Nach einer Reihe von Bitten (Z. 257 f., 270) rekapituliert der Magier λίσσομαι ἄναξ, πρόσδεξαι μου τὴν λιτανίαν (Ζ. 276), die dir nach deiner Vorschrift zukommende Opfergabe (åvaçooáv Z. 280), ψυγήν πασαν καὶ καρδίαν πρός σε ανατεταμένην 2, und bestürmt die Gottheit aufs neue (Z. 289 ἐνδείξω γαοισάμενος). Reitzenstein versuchte das Zauberhafte von dem Grundbestand des Gemeindegebetes, das wohl ein Lehrender vorbetete, zu trennen. Die Anspielungen auf das Alte Testament, den Sohn der Witwe (1 Kön, 17, 9, 17), der später mit "Jonas, dem Vertreter aller Erretteten und Erlösten" identifiziert wurde, und die Erwähnung des Schlüsselwächters des Paradieses3, hält er neben andern Bestandteilen für später beigefügt. Wie dem immer sei, soviel scheint festzustehen, daß heidnische Gemeindegebete im Lobpreis der Allmacht Gottes mit anschließenden Bitten sich bewegten.

Dafür gibt auch Zeugnis ein leider stark mit Zauberformeln vermischtes Exemplar, das in Leidens. V III 6 in kürzerer Fassung, in II Berol. 101<sup>4</sup> ausführlicher erhalten ist. Zweifellos

<sup>1)</sup> Poimandres S, 147 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Χεῖοας ἀνατείνειν, ἀνασχεῖν beim Gebete, bei Aristophanes, Euripides, Aristoteles s. Ernst von Lasaulx, Die Gebete der Griechen und Römer als Beilage zum Verzeichnis der Vorlesungen an der Julius-Maximilians-Universität in Würzburg, Sommersemester 1842, S. 11 Ann. 70. Philo, de special. legg. I, ed. Cohn, vol. V, 1906 S. 45, 4 πρὸς οὐρανὸν ἀνατείνειν. Papyrus Zeile 284 falsch geschrieben, Reitzenstein S. 151.

<sup>3)</sup> Über die Bedeutung von παράδεισος s. Ad. Deissmann, Bibelstudien, Marburg 1895, 146.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) G. Parthey, Zwei griechische Zauberpapyri des Berliner Museums. Abhandlungen der Kgl. Akad. der Wissensch. zu Berlin, 1865, 120 ff.

lag beiden Formen, wie Dieterich durch Gegenüberstellung

zeigt, ein Kultgebet zu Grunde.

Zum Schlusse sei noch auf zwei solch hymnenartige Gebete aufmerksam gemacht, von denen das eine in Pap. Brit. Mus. CXXI, col. 4 recto Zeile 514 ff. 2 dem Sonnengotte gilt, der als ἄγιε κάτθαρε (Zeile 528, der bekannte in Agypten göttlich verehrte Käfer, Symbol des Sonnengottes) angeredet wird und als Vater der Zukunft und Ursubstanz, der Weltschöpfung und der 5 Planeten gefeiert wird.

Im andern Zauberpapyrus Brit. Mus. XLVI³ Zeile 99 ff. tritt Moses, der Prophet Gottes auf, um den Schöpfer und Beschützer des israelitischen Volkes zu feiern. "Ich nenne dich ohne Anfang (ἀzέφαλον), der Himmel und Erde, der Tag und Nacht erschuf" etc. Da wird nun Moses redend eingeführt: "Ich bin Moses (Zeile 109 ff.), dein Prophet, dem du deine Geheimnisse anvertraut hast, die an Israel erfüllt werden, du zeigtest Feuchtes und Trockenes und jegliche Nahrung" u. s. f.

Wir haben hiermit aus den Zauberpapyri eine Reihe von Gebeten an Gottheiten herausgestellt, welche eigentliche Doxologien, Bewunderung der Schöpfungswerke, Bitten usw. enthalten und daher Parallelen zu Partien des klementinischen Dankgebetes bieten. Wir können teilweise uns Dieterichs<sup>4</sup> Urteil zu eigen machen: "Der Grundstock dieser doxologischen Psalmodien... geht.. auf die Überlieferungen der Juden zurück... Aber in all jenen Versen sieht die Verschmelzung mit Hellenischem und Hellenistischem der flüchtigste Betrachter... Wir sehen, wie bald die Hellenen ihren Hermes, bald die Juden ihren Moses als Autorität herbeiholen, und der Dritte im Bunde ist der Thot der Ägypter"...

Eine gewisse Nachblüte erlebte die antike Zauberliteratur in den Fluchtafeln und den magischen Gebeten geringeren Umfangs. Es darf uns daher nicht wundern, wenn wir hier denselben Gebetstypus antreffen: d. h. zunächst eine Verherrlichung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Papyrns magica musei Lugdunensis Batavi [Jahrb. XVI. Supplementband 1888] S. 760 f.

<sup>2)</sup> C. Wessely, Neue griechische Zauberpapyri [Denkschriften der kaiserl. Akad. der Wissensch. philos.-hist. Klasse, 42. Band, Wien 1893] S. 37. Vgl. den λόγος an Σελήνη mit ἐπικαλοῦμαι beginnend in Brit. Mus. CXXI col. 4 verso Zeile 948 ff.

<sup>3)</sup> C. Wessely, Denkschriften 1888 S. 129; Dieterich, Abraxas S. 68.

<sup>4)</sup> Abraxas S. 70.

der Macht (zumeist der schöpferischen) des angerufenen Gottes oder Dämons, woran sich Bitten schließen.

In den Fluchtafeln¹, welche z. B. aus Syrien stammen (z. B. Tab. 15 Zeile 52 und öfters) wird dem Gott das Attribut beigelegt: ἄγιος καὶ δυνατὸς σύ; oft wird er auch genannt ὁ ἔχων τὸ ὕπόγειον βασίλειον πασῶν τῶν Ἐρινύων² oder ὁ ἐν οὐρανῷ ἔχων τὸ αἰθέριον βασίλειον³; oder es wird der große Osiris genannt: ὁ ἔχων ἄνω τὴν κατεξουσίαν καὶ τὸ βασίλειον τῶν νερτέρων θεῶν (tab. 188, 4—6.)

Einen größeren Umfang des eigentlichen Gebetes hat die bekannte Bleitafel von Hadrumet, der infolgedessen auch schon öfters Aufmerksamkeit geschenkt wurde 4. Der Schwur gilt dem δαιμόνιον πνεθμα, der dann mit Aoth, Abaoth, dem Gotte Abrahams, Isaaks und Jakobs identifiziert wird. Nachdem die Bitte der zaubernden Person vorgetragen ist, beginnt die eigentliche Beschwörung des Gottes (Zeile 8 ff.) mit den Prädikaten μέγας, αλώνιος, mit der Aufzählung seiner Taten, die da sind: Erschaffung von Himmel und Meer, Scheidung der Frommen von den Gottlosen, Trennung des roten Meeres mit dem Stabe, die Belassung einer gewissen Natureigenheit, nämlich der Unfruchtbarkeit der Mauleselin, Scheidung von Licht und Finsternis, Zermalmung der Felsen und der Spaltung der Berge, Konsolidierung der Erde, Schöpfung der Sterne am Himmel. Mit einem Worte, Gott herrscht über die ganze Erde, vor welchem Tiere und alles, was da lebt, erzittert.

Die LXX hat stark die Form der Abfassung des Gebetes beeinflußt; die Tafel wird in das 3. nachchristliche Jahrhundert gesetzt. Mit ihr ist eine andere Tafel aus Karthago, dem gleichen Jahrhundert entstammend, verwandt (Audollent tab. 242)<sup>5</sup>. Es handelt sich hier um einen Zauber bei Wettrennen. Der beschworene Gott wird da genannt: δ κτίσας γῆν καὶ οὐοανόν;

Ich benutze die Ausgabe von Aug. Audollent, Defixionum tabellae, Paris 1904.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) z. B. tab. 22, 24; 23, 3—4; im ganzen achtmal.

<sup>3)</sup> In den syrischen tabellae siebenmal.

<sup>4)</sup> Bei Audollent als tab. 271, S. 373; neuerdings von R. Wuensch, Rhein. Museum für Philologie LV 1900 S. 248 ff. und in "Antike Fluchtafeln" [Kleine Texte für theol. Vorlesungen und Übungen, Heft 20] Bonn 1907 wieder herausgegeben. Siehe die Kommentare ebenda und bei Ad. Deissmann, Bibelstudien, Marburg 1895, S. 33-48.

<sup>5)</sup> S. 325. Auch in andern Tafeln kommen solche Anrufungen vor, aber nur vereinzelt, z. B. Tafel 252. 253.

der beherrscht die Winkel der Erde, Wind und Geister, der rächt alles Beseelte usw., der jedem Menschen eine Seele gibt, der die Welt erleuchtet und verfinstert; der in sich die Macht über den zweiten Himmel hat u. s. f.

Wir dürfen uns über diese "Häufung der Epitheta Gottes" 1 in diesen judaistischen Fluchtafeln nicht wundern, nachdem 2 Makk. 1, 24 f.; 3 Makk. 2, 2 ff.; 6, 2 ff.; das Gebet des Manasse 2, das apokryphe Testament Jobs 3 und schon das Buch der Weisheit 13, 1—5 4 mit ähnlichem Inhalt vorangegangen sind. Philo, de special. legg. I (de victimis c. 6) 5 hat uns geradezu die Disposition einer jüdischen εὐγαριστία hinterlassen.

Aus der frühchristlichen magischen Literatur möchte ich aber besonders zwei Zaubergebete erwähnen, welche von Pradel<sup>6</sup> teils unbeachtet blieben, teils noch nicht veröffentlicht waren. Es sind die in verschiedenen Versionen veröffentlichten Cypriangebete<sup>7</sup> und die nur fragmentarisch herausgegebenen Dämonenbeschwörungen, die unter dem Namen Gregors des Thaumaturgen<sup>8</sup> gehen. Beide Texte zeigen uns, daß es auch fernerhin<sup>9</sup> in der magischen Gebetsliteratur Übung blieb, zunächst die Macht Gottes zu preisen, um ihn zur Mitwirkung zum Zauber zu bewegen.

1) Ad. Deissmann, Bibelstudien, Marburg 1895, S. 52.

3) R. Reitzenstein, Poimandres S. 57.

<sup>b</sup>) ed. L. Cohn, vol. V, Berlin 1906, S. 50, 16.

7) Die griechische Version von mir herausgegeben in Oriens christian. III. 1903, 303.

\*) R. Reitzenstein, Poimandres 292 ff. gab ein Phylacterium aus Paris, gr. 2316 teilweise heraus, das ebenfalls unter dem Namen Gregors geht, aber mit unserem Thaumaturgos-Gebet nichts zu tun hat. Auch in ihm wird an die Macht der Gottheit appelliert, S. 293 Zeile 8 f.; 294

Zeile 12 usw.

<sup>&</sup>quot;) Von Deissmann schon herangezogen, ebenso von R. Wuensch, Antike Fluchtafeln, auch von Fr. Pradel. S. V. Ryssel, in E. Kautzsch, Die Apokryphen und Pseudepigraphen des A. T. I. Band, Tüb. 1900, S. 165 ff. Ausgabe bei H. B. Swete, The old Testament in Greek vol. III, 1894, 802 f.

<sup>4)</sup> P. Heinisch, Der Einfluß Philos auf die älteste christliche Exegese, Münster 1908, 24.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Fritz Pradel, Griechische und süditalienische Gebete, Beschwörungen und Rezepte des Mittelalters [Religionsgesch. Versuche und Vorarbeiten. III. Band, 3. Heft] Gießen 1907.

<sup>9)</sup> Übrigens auch in gewöhnlichen Gebeten, siehe das Stoßgebet aus dem 3.-4. Jahrh., das Grenfell und Hunt, Oxyrh. Papyri vol. III, pag. 12 f. zuerst herausgaben, jetzt auch bei C. Wessely, Les plus anciens monuments du christianisme écrits sur papyrus [Patrologia orientalis tom. IV, fasc. 2] Paris 1907, 195.

Leider haben die neuesten Herausgeber der Gregorios-Gebete, Stan. Schneider  $^1$  und Fr. Pradel $^2$ , den interessanten Teil, gerade jenen Abschnitt über die Entfaltung der Allmacht Gottes, der sich teilweise mit den entsprechenden Partien der Zauberpapyri deckt, nicht veröffentlicht. Ich habe ihn mir schon vor sieben Jahren aus Cod. Cryptoferrat.  $\Gamma$   $\beta$  XIV, fol. 50 (A. Rocchi, codic. Cryptoferrat. Tuscul. 1883, 267) abgeschrieben und will diesen Teil zum Abdruck bringen, wobei ich besonders auf die Verweise mit der verwandten Zauberliteratur Wert lege, ohne die übrigen bekannten Handschriften zur Herstellung eines kritisch bearbeiteten Textes zu benutzen.

In der übrigen von A. Vassiliev<sup>3</sup> und Pradel<sup>4</sup> publizierten Zauberliteratur finden sich solche Anrufungen nur selten.

In Eos (philol. Zeitschr. aus Lemberg) Vol. XIII, fasc. 2 (1907) 135—149 (Ambros. gr. 709, ol. R 24 sup. fol. 140).

<sup>2)</sup> a. a. O. S. 8 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Anecdota Graeco-Byzantina. Pars prior, Moscau 1893. In den quaestiones s. Bartholomaei apostoli (saec. V—VI, S. 12) wird Maria ein Gebet in den Mund gelegt, das einen ähnlichen doxologischen Grundstock hat.

<sup>4)</sup> Siehe den Kommentar zu den einzelnen Stellen S. 38 ff.

### Der 2. noch unveröffentlichte Teil der Gregorios-Thaumaturgos Gebete (nach Cod. Cryptoferr. $\Gamma \beta$ XIV).

- 1. Ἐπιτιμήσει ὁμᾶς ὁ θεὸς αἰώνιος, ὁ ἄφθαοτος, ὁ ἀνεκλάλητος, ὁ ἀκατάληπτος, ὁ ἀπερινόητος, ὁ ἀπερίγοαπτος, ὁ ἀνεκδυίγητος, ὁ ἄναοχος, ὁ ἀάδιος, ὁ ἀγέννητος, ὁ ἀναλλοίωτος, ὁ ἀθάνατος θεός, ὁ μόνος ἔχων ἀθανασίαν, φῶς οἰκῶν ἀπρόσιτον, ὃν εἶδεν οὐδεὶς ἀνθρώπων οὐδὲ ἰδεῖν δύναται.
- 2. Αὐτὸς ὑμᾶς ἐπιτάσσει τοῖς πνεύμασι τοῖς ἀκαθάοτοις καὶ πᾶσι τοῖς πειθομένοις ὑμῖν καὶ πάση φαρμακία καὶ συνθέσει, ὁ βασιλεύων θεός, ὁ κύριος τῶν κυρίων, ὁ κτίστης τῶν ἀπάντων, ὁ δημιουργὸς τῶν ὅλων, ὁ τῶν ψυχῶν δεσπότης, ὁ ἐξουσίαν ἔχων ζωῆς καὶ θανάτου.

Leidens. V VII 36 f. αἰώνων βασιλεῦ; cf. I Berol. 309. 2. Brit. Mus. CXXI 1030 ἀκαταφρόνητος θεός. Ι Berol, 163 βασιλεῦ . . . ἀπέραντος , ἀμίαιτος, άδιήγητος. 3. Leidens. V VII 35 είς θεὸς άθάνατος. Zu ἀγέντητος siehe die Stellen bei Dieterich, Jahrb. XVI. Suppl. 765. 4. 1 Tim. 6, 16. 4/5. Leidens, V VII 19 ο θεὸς δυ οὐδεὶς δοῦ οὐδὲ προπετῶς ὀνομάζει. Leidens. W VII 7 αγιος, δυ οὐδεὶς ὑποφέρει θεῶν τὴν ἀληθινὴν ὄψιν ἰδεῖν τοῦ προσώπου. Griech, Kyprianosgebete (Oriens christianus III 1903, 311 Zeile 3) δόξα σοι τῷ καθημένω ἐν φωτὶ ἀπείοω καὶ ἀπροσίτω, ὅν πρῶτος νοῦς οὐκ εἶδεν οὐδὲ ἰδεῖν δύναται. 6. Leidens. V V 31 επιτάσσει σοι δ μέγας . . . δαίμων. Pradel a. a. O. S. 295 (Lk. 4, 13). 6/7. cf. Mark. 5, 3; Paris. 1238 ἀχάθαρτος N δαίμων τιι σαδανά (mit koptischen Artikeln). Siehe hierzu die Stellensammlung bei Pradel a. a. O. S. 78. 7/8. Silbertäfelchen aus Amisos Zeile 15 μήτε με φάρμαzον ἀδικήση, R. Wünsch, Deisidaimoniaka, Archiv f. Religionswissenschaft XII 1909, 30. Brit. Mus. CXXII 34 διάσωσόν μου πάντοτε είς τὸν αἰῶνα ἀπὸ φαρμάκων καὶ δολίων καὶ βασκοσύνης πάσης. Zaubergebet bei Pradel S. 20, 14 πορίξατε . . . φαρμακίαν, und vgl. ebenda S. 77. Hs liest συνθεσία. Leidens. W III 4. XIV 6 βασιλεῦ βασιλέων; XIV 20 κύριε άγιε; ΧΙΥ 42 κύριε ἔνδοξε. 8. Tab. defix. 242, 1 (Audollent) δ θεὸς δ κτίσας γην καὶ οὐρανόν; tab. 271, 10-11 δ κτίσας τὸν οὐρανὸν καὶ τὴν γην. Brit. Mus. CXXI 277: ἀκέφαλος θεός; έξορκίζω σε τὸν ἀρχιποιήσαντα τὸν οὐρανὸν καὶ τὴν γῆν. Aus anderen Zaubergebeten s. Pradel S. 16, 20 ff. und S. 40. Vgl. die von mir angegebenen Parallelstellen zu I Klem. 59, 3. 9. I Klem. 32, 2; 20, 11 δ δημιουργός καὶ δεσπότης τῶν άπάντων. Paris, 1040 κτίσας πᾶσαν ψυγὴν καὶ γένεσιν. Ι Klem, 64, 1 δεσπότης τῶν πνευμάτων καὶ κύοιος πάσης σαρχός; Tabell. defix. 242, 14-15 (Audollent): δ θεὸς . . δ δεσπόζων παντὸς 9/10. cf. Mark, 9, 43; 1 Petr. 4, 5. Leidens, V VII ένψύχου (cf. Z. 33).

- 3. Ο παιδεύων καὶ πάλιν ἰώμενος, δ κατάγων εἰς "Αδου πύλας καὶ ἀνάγων, δ ὑπερηφάνοις ἀντιτασσόμενος, ταπεινοῖς δὲ δίδωσι χάριν, δ κα θήμενος ἐν ὑψηλοῖς καὶ τὰ ταπεινὰ ἐφορῶν, ὁ τῶν ἀρχαγγέλων ἀπάντων ποιητής, ὁ τῶν δυνάμεων πασῶν ρ βασιλεύς, ὁ τὸν οὐρακὸν ὑψώσας καὶ τὸ στερέωμα πήξας, ὁ τὸν ήλιον προστάγματι τάξας καὶ τὴν σελήνην ὀχυρώσας, ὁ τοὺς ἀστέρας φωτίσας καὶ τὴν γὴν θεμελιώσας, ὁ τὰ ὄρη στερεώσας καὶ στήσας στα θμῷ καὶ τὰς νάπας ζυγῷ.
  - Αὐτὸς ὅμᾶς ἔπιτιμήσει τοῖς πνεύμασι τοῖς ἀκαθάοτοις, ὅ πηγὰς ποιήσας καὶ ἀβύσσους τέξας, ὁ ξύλα καοποφόο α ποιήσας

<sup>6. 8</sup> ὁ θεοὶ ἐπὸ γῆν . . . ὁ τῶν πάντων ζώντων τε καὶ τεθνηκότων κοαταιοί. Tab. defix. 242, 2—3 ὁ θεὸς ὁ ἔχων τὴν ἐξουσίαν τῶν χθονίων τόπων, Z. 6—7 ὁ θεὸς ὁ ἔπὶ τῶν τιμωφιῶν παντὸς ἔνψέχου, Zeile 34—38 ὁ πυρὸς . . . τὴν ἐξουσίαν ἔχων. Griech. Kyprianosgebete (Oriens christ. III, 314 Zeile 1) κύριος τῶν κυριενόντων ὁ ἔχων ἐξουσίαν ἀνθρώπων οὐφανοῦ καὶ γῆς καὶ πάντων τῶν ἐν αὐτοῖς.

Zu lώμετος vgl. Pradel S. 43 (Mt. 4, 23; 9, 35; 10, 1), 50.
 1/2. Tab. defix. 22, 26; 26, 17-17 ff. (11mal, Audollent) δ έξάγων τοῦ Ἦδου τὰς πύλας (Cypr. Tafeln), δ έπὶ τοῦ πύλωνος τοῦ Αδους καὶ τῶν κλείθοων τοῦ οὐοανοῦ τεταγμένος. Vgl. Pradel S. 50. 2/3. Proverb. 3, 34, I Klem. 59, 3 (Isa. 13, 11) Leidens. V VII 11 & τῶν ἐπεοεχόντων ἐποτάκται, & τῶν ἐποτεταγ-μένων ἐψωταί.
 3.4. Ps. 92 (93) 4. Brit. Mus. CXXI 700 ὁ ἐπὶ τῶν Χεοονβίμ καθήμενος; ebenso in Tab. defix. 241, 26 f. 4. Paris. 1202 κτίσας θεούς καὶ ἀοχαγγέλους καὶ δεκάνους; vgl. I Berol. 208. δυνάμ. s. Pradel 40: Ps. 24.10. 45. Vgl. Jerem. 38, 37; Genes. 1, 6 f., Ps. 136, 7. S. Pradel, S. 10, 10 f. (ein von unserem etwas abweichender Text); S. 17, 14 ff.; 20, 24 ff., 39. Paris, 1203 αξ μυριάδες τῶν ἀγγέλων παρειστήκεσαν καὶ ὕψωσαν τὸν οὐοανόν. 56. Paris. 1210 ἐπικαλοῦμαι τὸ ἐκατονταγράμματον . . . τὸ διήχον ἀπό τοῦ στερεώματος μέχρι τοῦ βάθους τῆς γῆς; Tab. defix. 242, 7-8; 21-22: δ θεός δ τῶν οὐρανίων στερεωμάτων δεσπότης (δεσπόζων). Phylacterium in Paris. gr. 2316 (Reitzenstein, Poimandres 295, Zeile 8 f.). Paris. 245 Αδης, οὐοανός, ήλιος, σελήνη, χορός ἀστέρων. cf. Paris. 1146. Paris. 63 πήξας εν τη γη. 6/7. Tab. defix. 271, Zeile 23-24 δ ποιήσας φωστήρα καί άστρα έν οδρανώ διά φωνής προστάγματος ώστε φαίνειν πάσιν άνθρώποις. Z. 18-19 δ συνστοέφων την γην έπὶ τῶν θεμελίων αὐτης. Θεμελ. vgl. Ps. 24, 2; 104, 5; 136, 6 (Pradel S. 39); I Klem. 32, 3 b (cf. Proverb. 8, 29); Herm. Vis. I 3, 4 (Isa. 42, 5; Ps. 32, 6; Jerem. 10, 12). 7/8. Isa. 40, 12. Vgl. Paris. 2536: ην πάντες αθάνατοι, ην τε θνητοί τε άνθοωποι οί οεα τε αστεροέντα, νάπαι καὶ δένδοεα πάντα καὶ ποταμοί κελαδοῦντες ήδ' ἀτούγετός τε θάλασσα. Zaubertext bei Pradel, ebenso S. 9 Z. 18 f.; S. 10, Z. 12 f. 9/10. cf. Genes. 1, 2; 7, 1; 8, 2. cf. Paris. 1147: ό την ἄβυσσον θησανοίσας ἀοράτω θέσεως έδράσματι . . . 10. Ps. 148, 9; vgl. Apost. Konstit. VIII 12, 11 γῆν καοποφόρον; I Klem. 20, 4: γη κυοφορούσα τοῖς ίδίοις καιροῖς τὴν πανπληθη ἀνθρώποις τε καὶ θηροίν καὶ πᾶσιν τοῖς οὖσιν ἐπ' αὐτοῖς ζώοις ἀνατέλλει τροφήν. cf. Poimandres (Dieterich, Abraxas S. 40): βλαστησάτω ή γῆ βοτάνην, χόρτον σπείρον σπέρμα κατά γένος και καθ' δμοίωσιν και ξύλον κάσπιμον ποιούν κασπόν.

καὶ διάφορα φυτὰ κτίσας, ὁ θηρία ποιήσας, ὁ καὶ κτήνη καὶ πετεινὰ κελεύσματι καταστήσας, ὁ τὸν οὐορανὸν σπιθαμῆ

μετοή σας και την γην δραμην στήσας.

5. Αὐτὸς ὑμᾶς ἐπιτιμήσει τὰ πνεύματα τὰ ἀκάθαστα καὶ ἀναιδῆ ὁ ἀσεβεῖς ἐξολοθοεύων καὶ δικαίους διασώζων, ὁ ὑπερη- ὁ φάνους κατακλυσμῷ ἀπολέσας, τὸν δὲ δίκαιου Νῶε ἐν τῆ κιβωτῷ διασώσας, ὁ τὸν ᾿Αδὰμ διὰ παρακοὴν τοῦ παραδείσου ἔξορίσας καὶ ληστὴν δὶ ὑπακοὴν εἰς τὸν παράδεισον παραλαβών, ὁ τὸν Ἦξελ προσδεξάμενος καὶ Κάιν καταζοῦνσάμενος, ὁ τὸν Ἐνὸν μετατεθηκὼς καὶ τοὺς παραπεσόντας ἀγγέλους σειροῖς ζόφου ἐν πυρὶ ταρτα- 10 ρώσας ὁ παρα δοὺς αὐτοὺς εἰς κρίσιν κολαζομένους τη ρεῖσθαι, ὁ Σόδομα καὶ Γόμοδρα τυφεντρώσας καὶ Νινενίτας διὰ μετανοίας ἔλεήσας, ὁ τὸν Αὸτ διασώσας καὶ τὴν γυναῖκα αὐτοῦ δὶ ἀπιστίαν στηλιτεύσας, ὁ τὸν ᾿Αβιμέλες βασανίσας καὶ τὸν Ἰσαὰκ δὶ ἐπαγγελίαν χαρισάμενος καὶ θυσίαν αὐτὸν βόσκου προσδεξάμενος, ὁ τὸν Ἰακὸβ ἀγαπήσας καὶ τὸν Ἡσαὰ μισήσας, ὁ τὸν Ἰωσὴφ φυλάξας καὶ τὴν Αἰγυπτίαν καταισχύνας, ὁ τὸν Μωνσέα διασώσας καὶ τοὺς Αἰγυπτίους συντρίψας, ὁ καὶ πάλιν αὐτὸν τὸν Μωνσέα καὶ τοὺς Αἰγυπτίους συντρίψας, ὁ καὶ πάλιν αὐτὸν τὸν Μωνσέα καὶ

Genes. 1, 25, 20. 21.
 Isa. 40, 12; cf. Apok. Esdrae δ τὸν οὐρανὸν μετρήσας σπιθαμήν και την γην κατέχων δρακήν (sic) ed. Tischendorf 1866, 32, Pradel S. 39. Zaubertext bei Pradel S. 9, Z. 19 f. δραμή ponderis species. 4/5. I Klem. 59, 3 τὸν ἀποκτείνοντα καὶ σώζοντα. Genes. 6; 7; 9; 10. 6. Genes. 6, 14 ff.; 7; 8 f. cf. I Klem. 9, 4; Hebr. 11, 7; Justin, dial. c. Tryph. 19. 138; II Apol. c. 7, 2; Apost, Konstit, VIII 12; cf. oratio in infirmos (A. Vassiliev, Anecdota 323, Zeile 16 f.). Oratio Severi (Karl Michel, Gebet und Bild in frühchristl. Zeit, Leipzig, 1902 S. 25, A. 2. 53). Ps. Cypriangebete, Oriens christ. III, 316 Zeile 15. **7.** Genes. 3, 23. **7/8.** Lk. 23, 43; Pradel, Zaubergebet S. 35, 28. Ps. Cypriangebet (Or. christ. III, 319 Zeile 15) vỹ ốgạ,  $\tilde{\eta}$ είς ηλθεν ο ληστής είς την παράδεισον. 8/9. Genes. 4, 5; cf. 4 Makk. 18, 11; Hebr. 11, 4; Justin dial. c. 19; Apost. Konstit. VIII 12, 12 (s. P. Drews, Untersuch. über die sog. clement. Lit. im VIII. Buch der apost. Konst., Tübingen 1906), 24 f. 9. Genes. 5, 24; I Klem. 9, 3; Hebr. 11; Justin dial. c. 19; Apost. Konst. VIII 12, 10. 10. cf. Genes. 6, 2 (σηραῖς ξίφον Hs) 2 Petr. 2, 4. 9. 12. Genes. 19, 24 ff., 2 Petr. 2, 6 τεφοώσας. 1 Klem. 11, 1; Justin I Apol. 53, 8; dial. c. 19; Ap. Konst. VIII 12, 10; oratio Severi, Ps. Cypriani (Michel a. a. O. S. 5). 13. Genes. 19, 26, 30. cf. Alexander Tralles II, 585 gegen Podagra: δρείζω σὲ τὸ ὅτομα τὸ μέγα Ἰαὼθ Σαβαώθ, ό θεὸς ὁ στηρίξας τὴν γῆν καὶ στήσας τὴν θάλατταν δεόντων ποταμών πλεοναζόντων, ὁ ξηρώνας τὴν τοῦ Δὼτ γυναῖκα καὶ ποιήσας αὐτὴν άλατίνην, s. Ric. Heim, Incantamenta magica graeca-latina, Jahrb. f. class. Philol. XIX Suppl. 1893, 523. 13/14. Genes. 20, 9. 14. 14. Genes. 21, 5; 22, 3 ff. cf. 4 Makk. 18, 11; 1 Klem. 10, 7; Hebr. 11, 8; Apost. Konst. VIII 12, 11. 15. Genes, 25, 20-31; orat, ad infirmos (Vassiliev S. 323, letzte Zeile). 16/17. Genes. 37, 2 ff.; 39, 7 ff. orat. ad infirmos (Vassiliev S. 324 Zeile, 1); 4 Makk. 18, 11 ff. Hs κατασχύντας. 17/18. Exod. 2, 5 ff.; c. 5 ff.

τὸν λαὸν στερεώσας καὶ τὸν Σιὰν καὶ τὸν "Ωγ βασιλέα ἐξολοθρεύσας" ὁ τὸν Ἰσραὴλ ὁδηγήσας καὶ τοὺς Χαναναίους ἀπολέσας καὶ τοὺς Αἰγυπτίους ἀπολέσας.

- 6. Αθτόν ύμᾶς δοχίζω τὰ πνεύματα τὰ ἀχάθαοτα καὶ πᾶσαν 5 φαομακίαν καὶ σύνθεσιν, τὸν θεὸν τὸν ἐπιβλέποντα ἐπὶ τὴν γῆν καὶ ποιοῦντα αὐτὴν τοέμειν, τὸν ἀπτόμενον τῶν ὄοε ων καὶ καπνίζοντα αὐτά.
- Αὐτὸν ὑμᾶς ὁρχίζω τὰ πνεύματα τὰ ἀκάθαρτα τὸν θεόν, ὅν τρέμει πᾶσα ἡ κτίσις, τὸν ἀποστέλλοντα κεραυνούς. καὶ ὁλόόντα ὑετὸν ἐπὶ τῆς γῆς καὶ ποιοῦντα ἀστραπὰς εἰς ὑετόν, τὸν ἐξανατέλλοντα χόρτον τοῖς κτήνεσι καὶ χλόην τῆ δουλεία τῶν ἀνθρώπων δοῦναι τὴν τροφὴν αὐτοῖς εἰς εἴκαιρον, ὀόντος γὰρ αὐτοῦ αὐτοῖς συλλέξουσιν, ἀνοίξοντος δί αὐτοῦ τὴν χεῖρα, τὰ σύμπαντα πλησθήσονται τρηστότητος.

<sup>1.</sup> Jos. 2, 18. 12. Jos. 3, 10 ff. 2/3. Exod. 14, 10. 23. 30. cf. Hebr. c. 11; Justin dial. c. 131; Ap. Konst. VIII 12, 12; Orig. c. Cels. IV 34 (s. Heim, a. a. O. Jahrb. XIX Suppl. 523, Nr. 168). Vgl. 3 Makk., Oratio Ps. Cyprian. oratio Severi, in infirm. (Vassiliev 323, Zeile 7 von unten). 4/5. H. liest συνθεσίαν, vgl. Pindar, fragm. 205 (Korr. Ziegler, De precationum apud Graecos formis quaestiones selectae, Vratisl. 1905, 17) μη πταίσης έμὰν σύνθεσιν τραχεῖ ποτὶ ψεύδει. 5/6. Vgl. Zach. 4, 10; Jerem. 4, 13; Sir. 16, 29; Ps. 103 (104), 32. 6/7. cf. Nah. 1, 4; Ps. 74, 15 (s. Pradel a. a. O. S. 10, 14; 24, 6 f.), Phylacter. in Paris. gr. 2316, fol. 316 (Reitzenstein, Poimandres 293 Z. 8: ἐκεῖνον γὰο τὸν θεὸν ὁοκίζω ὑμᾶς... τὸν ἐπιβλέποντα ἐπὶ τὴν γῆν καὶ ποιοῦντα (Hs ποιῶν) αὐτὴν τοέμειν. Leidens. V VIII 1 und andere Stellen bei Pradel S. 40. Ps. 103 (104), 32; 143 (144); 8.9. Tab. defix. 271, 26-27 δ ποιῶν ἔκτοομον τὴν γῆν ἄπασαν. Z. 32-38 ό θεός... ον τὰ ὄρη τρέμει καὶ ἡ γῆ καὶ ἡ θάλασσα. 9/10. Job 38, 35; Job 5, 10 (cf. Ps. 146 [147], 8). 10/11. Jerem. 28 (51), 16. 103 (104), 14; 146 (147), 8. Vgl. Paris. 679-683 (Mithrasliturgie ed. Dieterich S. 12, Z. 32): οί άλκιμοι νεανίαι οί στοέφοντες υπό έγκέλευσμα τον πεοιδείνητον τοῦ χύχλου ἄξονα τοῦ οὐρανοῦ καὶ βροντάς καὶ ἀστραπάς καὶ σεισμών καὶ κεραυνῶν βολὰς ἀφιέντες. Vgl. Griech. Kyprianosgebete, Oriens christ. III, 318 Zeile 22. 13/15. Ps. 103 (104), 27-29; Ps. 144 (145), 15-16; συλλέξουσιν vgl. Exod. 16, 4; 16, 17. Die Verwendung dieser Verse im jüdischen Tischsegen, in der Markusliturgie und in griech. Klöstern s. Ed. v. d. Goltz, Tischgebete und Abendmahlsgebete in der altchristl. und in der griech. Kirche, Leipzig, 1905 (Texte u. Unters. N. F. XIV 2b) S. 28, 55.

#### II.

Wir wollen nun versuchen, nach bestimmten Gesichtspunkten das Gemeinde- und Dankgebet im ersten Klemensbriefe zu zerteilen und zu gruppieren, und soweit wie möglich mit inhaltlichen oder wörtlich berührenden Parallelen aus den Zaubergebeten belegen. Bei dieser Methode brauchen wir die spätere Entwicklung der christlichen Gebete 1 nicht zu berücksichtigen, da der Gedankengehalt ja doch fast derselbe blieb, nur die Form und Sprache reicher sich gestaltete.

Aus der mit dem Klemensbriefe ungefähr gleichzeitigen Literatur können zum Vergleiche Didache c. 9 und 10; Pastor Hermae mandat. I 1; vision. I 3, 4 und vielleicht noch das Kerygma Petri herangezogen werden, da das in ihm gestreifte Thema der urchristlichen Predigt<sup>2</sup>: Gott, "der die Welt und alles, was in ihr ist, erschaffen hat", sich mit einem Teil unserer

Gebete berührt.

An allgemeinsten Epitheta Gottes finden wir I Klem. 59, 3 δεσπότης (vgl. 60, 3; 61, 1. 2); 20, 11 δ δεσπότης τῶν ἀπάντων (32, 2 und öfters, Didache 10, 3) und κύριος (I Klem. 60, 1; 61, 1 u. s. f.) 3. In 2 Makk. 1, 24 beginnt ein Gebet: Κύριε δ θεός.

Wie schon Euripides sagte: θεοὺς... δεσπότας καλεῖν χοεών <sup>4</sup>, war die Beilegung dieses Attributs an die Gottheit in der klassischen Literatur nichts Seltenes; daher auch die häufige Verwendung in den Zauberpapyri <sup>5</sup>, z. B. Leidens. V VIII 3 (Jahrb. XVI Suppl. 808): ἄγιε καὶ δέσποτα πάντων; Mimaut 282

2) Schon Apg. 17, 18. 24 und der aus dem Kerygma mitgeteilte Passus

bei R. Reitzenstein, Poimandres S. 285.

4) Car. Ausfeld, De Graecorum precationibus quaestiones, Jahrb.

für klass. Philologie XXVIII Suppl. 1903, 508 in Hipp. 88.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe darüber aus neuester Zeit P. Drews, Untersuchungen über die sogen. elementinische Liturgie im VIII. Buche der apostol. Konstitutionen [Studien zur Geschichte des Gottesdienstes und des gottesdienstl. Lebens II. und III. Heft], Tübingen 1906. C. Weyman, Analecta VI, Liturgisches aus Novatian a. a. O. in Histor. Jahrb. der Görresgesellschaft 1908, S. 575 ff. P. de Puniet, Le nouveau papyrus liturgique d'Oxford, Revue bénédict. 1909, 34—51.

<sup>3)</sup> Über den Unterschied zwischen δεσπότης und χύοιος s. Ad. Deissmann, Licht vom Osten, Freiburg 1908, 266 ff. V. P. Bang, in Studien und Kritiken 1898, 439 ff. 3 Makk. 2, 2: δέσποτα πάσης κτίσεως.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Auch in den Fluchtafeln, s. Rich. Wünsch, Inscriptiones Atticae [Inscript. Graecae vol. III] pars III, appendix. Defixionum tabellae 1897 tab. 89 a 1. 6; 94, 1; 99, 13.

τῷ πάντων δεσπότη: Paris. 2196; Brit. Mus. CXXI 527 δεσπότης τῶν ὅλων, 260 δεσπότης πρυφίμων, 676 δέσποτα.

Bei Pindar <sup>1</sup> wird Zeus: δ πάντων κύσιος genannt, in den Zauberpapyri diese und jene Gottheit: Leidens. W III 4; XIV 6. 20 (Dieterich, Abraxas S. 177, Zeile S. 23) Leidens. V VII 36; Paris. 255. 629 f.

Ein neues Attribut scheint Klemens in die christliche Literatur einzuführen, wenn er Gott δημιουορός τῶν ἀπάντων (59, 2 vgl. 35, 3 ὁ δημιουορός καὶ πατηρ τῶν αἰώνων; 20, 11 ὁ μέγας δημιουορός; 32, 2) nennt. Denn "im N. T. kommt ὁ δημιουορός nur einmal vor (Hebr. 11, 10) und in der ganzen LXX niemals (von Gott)<sup>ω</sup> <sup>2</sup>. Es scheint platonische Sprechweise zu sein, Gott den δημιουορός (τοῦ κόσμου) zu nennen, während mit diesem Worte in der anderen klassischen Literatur eine mehr untergeordnete Gottheit öfters bedacht wurde <sup>3</sup>. Auch die Zauberpapyri führen dieses Wort nicht in ihrem Wortschatz, wohl aber

παιτοιράτως (I Klem, 1, 1; 60, 4; u. s. f. Vgl. Did. 10, 3; Herm. Vis. III, 3. 5 und andere Stellen): Leidens. W XIV 20 (Dieterich 177, Zeile 23); Leidens. V VII 27. VIII 3; W XXII 4; XIX 11 (Abraxas S. 198, 6 f.). Pap. Brit. Mus. CXXI 734. 1027; R V 12: ὅτομα τοῦ παιτοιράτορος καὶ Ἰησοῦ Χριστοῦ (Wessely 1893). Gebet aus Oxyrhynchus (Wessely, Patrologia orientalis IV 2 S. 195): δ θεὸς δ παιτοιράτως; cf. Manasse-Gebet (Deissmann, Bibelstudien 1895 S. 52); 2 Makk. 1, 24 f.; 3 Makk. 6, 2.

Î Klem. 61, 2: σὐ . . . ἐπουράνιε βασιλεῦ τῶν αἰώνων; cf. 2 Makk. 1, 24 f : ὁ μόνος βασιλεύς . . In 2 Makk. 13, 4; 3 Makk. 5, 35; Apokal. Joa. 17, 14; 19, 16: βασιλεὺς βασιλέων; ursprünglich Titel orientalischer Könige <sup>4</sup>. Pap. Leidens. W III 4; XIV 6 (Dieterich, Abraxas 177, Zeile S) βασιλεῦ βασιλέων, V VII 32 (Jahrb. XVI, Suppl. 808) αἰώνων βασιλεῦ; 2 Berol. 53 βασιλεῦ βασιλέον; 1 Berol. 163 βασιλεῦ; Paris. 243 βασιλεῦ μέγιστε; (vgl. Paris. 255) 629 f. μεγαλοχοάτων βασιλεῦ . . . αἰώνων θεός. Leidens. V VII 7

<sup>1)</sup> R. Wünsch, Deisidaimoniaka im Archiv für Religionswissenschaft XII 1909, 39, ebenda Stellen aus Epiktet und neu edierten Fluchtafeln.

<sup>2)</sup> Ad. Harnack, Der erste Klemensbrief, Sitzungsberichte der kgl. preuß. Akad. d. Wissensch. 1909 S. 60, Ann. 1. Vgl. Apocal. Esdrae (ed. Tischendorf 1866, 32): ὁ πάσης τῆς κτίσεως δημιουργός.

a) Vgl. Stelle aus dem Tragiker Antiphan, Myst. fg. 163 bei K. Ziegler, De precation, apud Graec, formis a. a. O. S. 32; Henr. Schmidt, Veteres philosophi, quomodo iudicaverint de precibus a. a. O. S. 52 A. 4 (bei dem Neuplatoniker Proklos).

<sup>4)</sup> Ad. Deissmann, Licht vom Osten, Freib. 1908 S. 265.

(Jahrb. XVI, Suppl. 804) ὁ βασιλεὺς τῶν οὐρανίων. Brit. Mus. CXXI 510 βασιλεύων ἀγαθὸς δαίμων. Quaestiones s. Bartholomaei (A. Vassiliev, S. 12, Zeile 25): βασιλεύς τῶν αἰώνων.

Der Doppelausdruck ἐπουράνιε 1 βασιλεῦ 1 Klem. 61, 2 findet seine Parallelen in den Fluchtafeln von Cypern (Audollent, defix. tabellae 22, 46; 26, 6; 29, 31; 30, 37—38; 31, 30; 32, 33; 33, 36) mit der Formel δ έν οὐρανῶ ἔγων τὸ αἰθέριον βασίλειον: Pap. Paris. 225 έπουρανίους θεούς; 262 τον ... διέποντα ... σε τὸν ἐπουρανίων (sic) σεῆπτρον βασίλειον ἔγοντα.

I Klem. 35, 3 findet sich noch das Attribut δ πανάγιος. F. X. Funk hatte dazu in seiner Ausgabe (1901) bemerkt: in litteris christianis primum nobis h. l. occurrit. Allerdings findet sich πανάγιος hier in der christlichen Literatur zum erstenmal, daneben aber άγιώτατος schon Judasbrief 20. Wenn wir uns auf Deissmann' verlassen, ist das Wort im Superlativ "häufig im weltlichen und kirchlichen Gebrauch". In einem Briefe eines Christen (zwischen 250-285 n. Chr. geschrieben) wird die Umgebung des Papstes bereits als οί κατ' αὐτὸν ἁγιώτατοι παρεστῶτες bezeichnet. Übrigens hat Plutarch 3 den Vestalinen den Titel τῶν παναγῶν παοθένων gegeben, ganz ähnlich Polux, Dionysius Halic., Maxim. Tyr. Bei späteren Schriftstellern begegnet man dem Worte allenthalben. Philo, de vita contempl. (M 484, 25) scheint παναγέστατον (σιτίον) gebraucht zu haben.

I Klem. 59, 3 entnimmt aus Isa, 57, 15 das weitere Prädikat άγιος ἐν άγίοις ἀναπανόμενος. Dieselbe Stelle dürfte übrigens auch für Pap. Berol. I 198 Vorbild sein: δ άγιος θεὸς δ ἐν άγίοις àraπανόμετος. Bekanntlich fand sie in den griechischen Liturgien der apostolischen Konstitutionen VIII 11, des Jakobus, Markus usw. Verwendung. Das Attribut ayıoş findet sich in der Zauberwie Profanliteratur häufig als Epitheton von hl. Orten 5 und

<sup>1)</sup> Vgl. Eine Fluchtafel aus Amisos, R. Wünsch, Deisidaimoniaka, Archiv für Religionswissenschaft XII 1909, S. 25. 27 δ ἐν οὐφανῷ καθήμενος, wobei Wünsch zu καθήμετος anführt Paris, 1012, 1026, 2768.

<sup>2)</sup> Licht vom Osten 1908, S. 139 A.3. Während des Druckes erscheint die Studie von H. Delehaye, Sanctus, Analecta Bollandiana 1909, 2, p. 145-200.

<sup>3)</sup> Fred. C. Conybeare, Philo about the contemplative life. Oxford 1895 S. 253 zu M 484, 23.

<sup>4)</sup> Einmal M 477, 3 auch πανιερόν. Über die Verbindung όσιοι θεοί (Plato, Phädrus 279 B), ὅσιοι ἄνδρες s. K. Ziegler, De precat. formis S. 14. 33; ebenso άγγὰ . . . Διὸς κόρα (Aeschylus) Ziegler S. 34. 55.
 b) z. B. Pap. Paris. 3027: δ ἔπλασεν δ θεὸς ἐν τῷ ἀγίφ ἑαντοῦ παφα-

δείσφ. 2 Berol. 148: δ τόπος άγνός. Brit. Mus. Pap. CXXI col. 9 recto

in Titulaturen von Gottheiten: In Pap. Leidens. W III 4; XIV 6 (Dieterich, Abraxas 177, Zeile 8) ist der βασιλεὺς βασιλέων weiterhin genannt ἄγιε ἀγίων. W XIV 20: κόψε ἄγιε; V VII 32 κύψε παντοκοάτως, ἄγιε καὶ δέσποτα πάντων. Es ist nicht unmöglich \, daß in diesen Anreden, ebenso wie in den lateinischen Cypriangebeten, in denen der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs ἄγιος genannt wird, und in jüdischen Phylakterien die Verwendung des Attributes auf Isa. 6, 3 zurückgeht, wo das Trisagion genannt ist, oder auf 3 Makk. 2, 2.13—21; 6, 2. Als Anrede in einem Hymnus, der im Poimandres e. XIII näher angegeben ist, soll das ἄγιος εἶ ² neunmal wiederholt werden. In Pap. Paris. 3028 heißt es: ὅτι ἐπεύχομαι ἄγιον θεόν.

Anders steht aber die Sachlage dann, wenn der Name einer Gottheit selbst mit dem Attribut ἄγιος geschmückt ist. Hier fällt das doxologische Moment weg. Solcherlei Fälle begegnen uns Pap. Leidens. W VII 10³ (Dieterich, Abraxas 189, Zeile 26): Θαὺθ ἄγιος; in der Fluchtafel von Hadrumet (Audollent 242, 10) wird Hermes † δ θεὸς ὁ νεκναγωγὸς ὁ ἄγιος genannt, während in einer lateinischen (Audollent 251, II, 16—17) sanctus deus Mercurius erscheint. In andern Fluchtafeln treten eine Σνμφωνία ἀγία ξ, Εὐλάμων ἄγιος άγιαάγιος (sic) auf ε, in I Berol. 29 ein ἄγιος ὑρίων, in II Berol. 109 ein ἄγιος ἱέραξ. Übrigens scheint das Prädikat ἄγιος schon früh auf untergeordnete Mächte, Dämonen angewandt worden zu sein. In Paris. 1345 f. werden die Bewohner des Chaos usw. als ἄγιοι πάρεδροι τοῦ μεγάλον θεοῦ, χραταιοὶ ἀρχιδαίμονες charakterisiert , auch die

Zeile 332: raòr ἄγιοτ. Leidens. V VI 36 (Dieterich, Jahrb. XVI Suppl. 806) ήγιασμένος τόπος. Cf. 2 Makk. 1, 29; Jon. 2, 1 f.

i) Karl Michel, Gebet und Bild in frühchristlicher Zeit, Leipzig 1902.

<sup>2)</sup> R. Reitzenstein, Poimandres, Leipzig 1904, S. 58.

<sup>3)</sup> Abgedruckt bei Reitzenstein S. 22. Auch Leidens, V VII 22 (Jahrb. f. XVI Suppl. 806) δ ἄγιος ἐπίβονλος ἀπέμων; VII 19: ἐπ τοῦ θεοῦ ἀγίον; VII 18: δ ἄγιος ὁ ἐππεφνπώς; VII 20: δ ἄγιος ποροαγορενόμενος. Die Verwendung von ἀγτός in Leidens. V IX 3 (Jahrb. 810); 2 Berol. 148; Paris. SI f.: ὄμονμί σοι θεούς τε άγίονς παὶ θεοὺς οὐραπίονς μηδενὶ μεταδοῦναι. S. G. Anrich, Das antike Mysterienwesen in seinem Einfluß auf das Christentum, Göttingen 1894, S. 79, A. 4.

<sup>4)</sup> Ob hier Έρμη zu lesen, s. Rich, Wünsch, Rhein. Museum 55 (1900), Neue Fluchtafeln S. 249. In einem gnostischen Phylacterium gegen Fieber: ἄμος ᾿Αβοωσάξ. Grenfell and Hunt, The Oxyrhynchus Papyri VI, 1908 n. 924 (saec. IV).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Audollent, Tabellae defix. 155a, 23; 155b, 21; 164, 29.

<sup>6)</sup> Audollent, Register S. 467, wo die Stellen angegeben sind, dazu sanctus (Audollent 248 a, 1; 289 b, 1); iερὸς Νυμφαῖος κράπιστος (Audollent 163, 75).

<sup>7)</sup> Siehe Wessely, Neue Zauberpapyri, Abhandlungen 1893, S. 12. 32.

Fluchtafeln haben manche Belege dieser Art, z. B. in jenen aus Syrien (Audollent 15, 52) wird der Dämon angesprochen: ἄγιος καὶ δυνατὸς σύ; Audollent 16, I, 15 πάρεδροι οἱ σοῦ ἄγιοι ¹. Auch die unterirdischen Götter heißen οἱ ἄγιοι ἐνφέρινοι (besonders in den sethianischen Fluchtafeln, z. B. Audollent 155 ʰ, 3 und öfters, ein andermal wird allerdings dieses Attribut in Frage gestellt (Audollent 190, 1—2): si quicquam sanctitatis habetis Offenbar wurden in Analogie der Zuwendung des Prädikates ἄγιος an niedere Dämonen auch die Engel damit geschmückt². Die sethianischen Tafeln³ bieten Beispiele genug, wo ἄγγελοι ἄγιοι ⁴ genannt sind.

Es wäre noch die große Anzahl von Fällen zuzurechnen, wo die ἄγια ὀrόματα angerufen werden, welche zumeist den Namen einer Gottheit sersetzen. Über diese Gattung geben die Register der Zauberpapyri-Ausgaben genügend Aufschluß. Auch Eigenschaften werden durch Beifügung des ἄγιος deificiert, z. B. Poimandres c. 13 γτῶσις ἀγία; oder es wird die Quelle (Genes. 24, 16; 14, 7) von Philo γ als θεία σοφία symbolisiert und daher ἀγία genannt.

In I Klem. 59, 3: δ μόνος ἔψιστος ἐν ὑψίστος führen F. X. Funk <sup>8</sup> und Ed. v. d. Goltz (S. 198) <sup>9</sup> dieses Epitheton auf Jsa. 57, 15 zurück. Der letztere Gelehrte hat noch aus der ersten Benediktion der jüdischen Smone Esre-Gebete eine Parallele

In sethian. Tafeln ἄγιοι πάρεδροι öfters (Audollent 155 b, 21; 162, 22);
 Pap. Paris. 1347—1348: άγίους . . . παρέδρους τοῦ μεγάλου θεοῦ.

<sup>2)</sup> Ähnlich wie auch die Eugel κόριοι ἄγγελοι genannt werden. R. Wünsch, Deisidaimoniaka im Archiv für Religionswissenschaft XII, 1909, S. 38; S. 39 ἄγγελοι = δαίμονες Pap. Brit. Mus. CXXI, Z. 894, Wessely, Denkschriften d. Akad. d. Wiss. in Wien 1893, 50.

<sup>3)</sup> Audollent 155a, 44-45; 155b, 20; 156, 39; 157, 18-19; 162, 22; 163, 34; 164, 29; 168b, 7; 187, 54.

<sup>4)</sup> z. B. Zauberpapyrus R. 1, Zeile 42 (IV. Jahrh.): Wessely. Denkschriften d. Akad. Wien 1893, 66. Vgl. dieses Epitheton in der angeblichen Planeteninschrift am Theater zu Milet; Ad Deissmann, Licht vom Osten 328.

b) In den Ausgaben von Wessely, Parthey, auch bei Audollent. Z. B. Leidens. V VII 18 ἐγὼ . . . προφήτης τῶν ἀγίων ὀνομάτων; Brit. Mus. CXXI col. 7 recto Zeile 396: ὁραίζω ἡμᾶς ἄγια ὀνόματα τῆς Κυπρίδος; ebenda Zeile 451 f. Über ὄνομα = Person s. Deissmann, Bibelstudien 1895, S. 143; Neue Bibelstudien 1897, S. 24.

<sup>6)</sup> Reitzenstein S. 346, Zeile 12.

<sup>7)</sup> de fuga et inventione, ed. Leop. Cohn und P. Wendland, Philonis Alex. opera vol. III, Berol. 1898, 152.

<sup>8)</sup> Patres Apostol. Vol I editio II, Tub. 1901, 174.

<sup>. 9)</sup> Das Gebet in der ältesten Christenheit, Leipzig 1901.

beigebracht; eine andere bietet auch Paris. 1068: ἱερὸν φῶς τοῦ ὑψίστον θεοῦ; die beiden Rachegebete von Rheneia (c. 100 v. Chr.) beginnen: ἐπικαλοῦμαι... τὸν θεὸν τὸν ὕψιστον ¹.

Ein weiteres Attribut führt Klemens in dem Satze ein, c. 59, 1: δ μόνος ε δεργέτης πνευμάτων καὶ θεὸς πάσης σαρκός; ef. c. 20, 11: δεσπότης . . . εδεργετῶν τὰ πάντα (vgl. 64, 1). Vgl. das jüdische Dankgebet bei Philo de special. legg. I (de victimis

e. 6) σωτήρ τε καὶ εὐεργέτης2.

Da der letztere Ausdruck "Herr der Geister und alles Fleisches" auf Num. 16, 22; 27, 16 zurückgeht, so darf es uns nicht auffallen, wenn er in den ebengenannten Racheinschriften ebenfalls vorkommt³. Wohl aber beansprucht das Attribut εὐεογέτης größere Aufmerksamkeit, das als Titel weltlicher Fürsten im Altertum vorkommt⁴. In I Berol., Zeile SS (Parthey S. 122) ist es auf Gott angewandt: ἔξω φίλον σε πάρεδρον εὐεογέτην θεὸν ὅπηρε-θοῦντά μοι. In Leidens. V VII 6 f. (Jahrb. XVI Suppl. 806 f.) werden die θεοὶ οὐράνιοι genannt: ὁ πάσης γέντης κτίσται καὶ εὐεογέται ... ὁ τῶν πνευμάτων ἐξεγερταί. In dem Pariser Zauberbuch ist der Ausdruck θεὲ θεῶν εὐεογέτα zweimal gebraucht (V. 993. 1048); in Brit. Mus. CXXII, 29 (Wessely 1893): ἐπάκονσόν μον Έρμῆ εὐεογέτα φαρμάκων (ob letzteres so zu lesen, ist zweifelhaft).

I Klem. 60, 1: δίχαιος ἐν τοῖς κοἰμασιν (vgl. 2 Paral. 12, 6; Tob. 3, 2 usw.). Aus den Papyri sind zwei Parallelen bekannt:

Leidens. V V 31 (Jahrb. XVI Suppl. \$03, 31): δ μέγας καὶ ἄδόρτος καὶ ὅσιος καὶ δίκαιος ... δαίμων. V VI S. 9 (804): δ βασιλεὺς τῶν οὐρανίων ..., δ τὸ δίκαιον ἔχων. Pap. Brit. Mus. XLVI 149 f. (Wessely 1888, 130): ἐγώ εἰμι ἡ ἀλήθεια, δ μισῶν ἀδικήματα γίνεσθαι ἐν τῷ κόσμῳ.

2) ed. Cohn vol. V, S. 50, 16; de vict. c. 8, S. 54, 5.

<sup>1)</sup> Ad. Deissmann, Licht vom Osten S. 306 ff. Über den Begriff θεὸς ἔγιστος im Mithraskulte s. Reitzenstein, Poimandres, S. 154 A. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ebenso in einer ägyptischen Inschrift aus dem J. 344: Alb. Dumont, Bulletin de corresp. hellénique 1877/1878 p. 321 f. Syxtus in Ephemerides liturgicae XXIII 1909, 67.

<sup>\*)</sup> Ad. Deissmann, Licht vom Osten, S. 178 ff. U. Wilcken, Heidnisches und Christliches aus Ägypten, Archiv für Papyrusforschung I 1901, 483: Königstitulatur ἔχουνος θεῶν εὐεονετῶν.

Ι Klem. 60, 1: θανμαστὸς ἐν ἰσχύει (cf. Sir. 43, 29. 20). Paris. 1024: πύριε ὁ ἐν πυρὶ τὴν δύναμιν καὶ τὴν ἰσχὺν ἔχων; (1653: δὸς ἰσχὺν... τῷ φυλακτηρίω τούτω), 1665 δὸς ἰσχὺν καὶ

θάοσος καὶ δύναμιν τῷ θεῷ.

I Klem. 61, 3: δ μόνος δυνατός ποιῆσαι ταῦτα . . . μεθ' ῆμῶν. Vgl. Paris. 2036: εἰ δυνατός εἰ ἐπιτελέσαι τὸ . . .; Fluchtafel aus Syrien (Audollent 15, 52): ἄγιος καὶ δυνατός σύ. In Leidens. W VII 14 beschwört der Magier den Gott: ποίησόν με γενέσθαι λύκον . . . ἢ δ θέλεις ὅτι δυνατός εἰ (Dieterich, Abraxas, S. 190, Zeile 4). Übrigens auch Didache 10, 3. 4 beruft sich der Betende auf Gottes Macht: ὅτι δυνατός εἰ.

I Klem. 60, 1:  $\delta$  ἀγαθὸς ἐν τοῖς δρωμένοις (cf. Sap. 13, 1; Hebr. 11, 1; Apok. 15, 4; Mt. 19, 17; Mk. 10, 18; Lk. 18, 19: οὐθεὶς ἀγαθὸς εἰ μὴ εῖς  $\delta$  θεός) 1. Auf Weiheinschriften wird auch Nero ἀγαθὸς θεὸς 2 genannt. Aus Zauberpapyri kenne ich nur Brit. Mus. CXXI col. 4 recto Z. 500  $\delta$  ἀγαθὸς δαίμων; Paris. 1067:  $\delta$  ἱλαρὸς ἀγαθὸς δαίμων und Leidens. W XVII 25: σὲ

εί... δ γεννῶν ἀγαθά (Dieterich, Abraxas 192, 18)3.

Ein weiteres Attribut Gottes im Dankgebet des ersten Klemensbriefes ist ἐπόπτης: I Klem. 64, 1: ὁ παντεπόπτης θεὸς καὶ ὁεσπότης τῶν πνευμάτων: 59, 3: τὸν ἐπιβλέποντα ἐν τοῖς ἀβύσσοις, τὸν ἐπόπτην ἀνθοωπίνων ἔσγων und zwei Sätze später τοῦ παντὸς πνεύματος κτίστην καὶ ἐπίσσοπον. Als Parallelen aus der LXX werden angeführt: Sirach 16, 18. 19 ἄβυσσος . . . ἐπισκοτῆ αὐτοῦ: vgl. Job 10, 12: Ps. 32, 13; Esth. 5, 1 und aus dem N. T. Luk. 1, 48 (v. d. Goltz, S. 199; Funk edit. 2. Aufl. S. 177). Ad. Deissmann führte noch weitere Parallelen an: 2 Makk. 3, 39; 7, 35; 3 Makk 2. 21: Job 34, 23; Aristeasbrief 16 und macht darauf aufmerksam, daß in einer Ehrenschrift des Kaisers Augustus; welche noch zu seinen Lebzeiten in Pergamon σ errichtet wurde, der Kaiser, θεοῦ νίος, genannt wird πάσης γῆς καὶ θαλάσσης ἐπόπτης. In den Zauberpapyri finden wir nun

2) Deissmann, Licht vom Osten S. 250.

4) Licht vom Osten S. 251 und Anm. 1 derselben Seite; S. 341.

<sup>1)</sup> S. Fr. Pradel, Griech. u. südital. Gebete a. a. O. S. 38. 43.

<sup>3)</sup> Bitten aus dem Altertum um τ'ἀγαθά an die Gottheit bei Henr. Schmidt, Veteres philosophia. a. O. S. 6. 10. 18. 25. 37. 39.

<sup>5)</sup> Konr. Ziegler, De precationum apud Graecos formis quaestiones selectae 1905, S. 67 f. — 76 zählt die Worte anf. durch die in der griechischen wie lateinischen Literatur die Gottheit als beaufsichtigend genannt wird: S. 68 ἐπίσκοπος ἐπισκοπεῖν (S. 69), ἔγορος (S. 69), ἐπόπης (S. 70), ἐπόπης (S. 70), ἐποπεῖεν, ὁρῶν, ἐπισκέψιαθαι, ἐφορεῖεντ (S. 71), ἐπολεῖν (cf. S. 34), ἰδεῖν; aspicere, respectare, respicere, vultus advertere, videre, tutox)

ebenfalls wörtliche wie auch inhaltliche Berührungen in größerer Anzahl: I Berol. 259 (Parthey S. 127) ἔποπιος πᾶσιν ἀνθοώποις, 261 ποιήσατε με τὸν δεῖνα ἔπόπτην πᾶσιν ἀνθοώποις. Leidens. V VII 26 (Jahrb. XVI Suppl. 808) τὸν προπάτορα θεῶν, πάντων ἐπόπτην καὶ κέψοιν. C. Wessely¹ hat zwei Parallelen aus Paris. 1345 ff. und Brit. Mus. CXXI col. 8 recto Zeile 358 ff. nebeneinander gestellt, wo die ἄγιοι, d. s. Chaos-Erebos-Bewohner, genannt werden:

Paris. 1353: ἀθεωοήτων ἐφόπτας κουφίμων . . .

Brit. Mus. CXXI col. 8 recto Z. 360: ἐπόπτας ἀθεωρήτων δεσπότας κουφίμων φύλακας (vgl. Z. 581 ἐπόπτη παιδί).

In demselben Pariser Zauberpapyrus werden dieselben ἄγιοι auch παντεπόπται (Zeile 1369) genannt; wie auch in der Bleitafel von Hadrumet (Audollent 271, Zeile 36, Seite 374) δ κύσιος

αλώνιος αθάνατος παντεφόπτης.

In ähnlichem Sinne wird auch ἐπίσzοπος ² in den Zauberpapyri verwendet. Paris. 2317: rερτέρων ἐπίσzοπος (vgl. 2264); der Ausdruck rερτέρων entspricht dem klementinischen ³ ἀβύσσων. Paris. 2721: καὶ πρός με ἐπίσκοπος ἦσα μεγίστη. In I Berol. 303 α wird Abraxas und Adonai gebeten ἐπισκοπιάζειν. Neben dem Substantiv zeigen aber auch die Zeitwörter die beaufsichtigende Macht der Gottheit an: Leidens. W II 19; XIII 26 (Dieterich, Abraxas 175. 176 Zeile 1 ff. 4) τὸν αἰνογέντητον θεὸν τὸν πάντα δρῶντα; W XIV 20 (Dieterich 177, 23) ἐπίβλεψόν μου τῆ γενέσει; W XVII 21 (Dieterich 195, 12) οὖ . . . ὀς θαλμοί εἰσιν ἀκάματοι λάμποντες ἐν ταῖς κόραις τῶν ἀνθρώπων. Auch die Rachegebete von Rheneia ⁴ (100 v. Christus) sprechen: κύριε ὁ πάντα ἔφορῶν καὶ οἱ ἄγγελοι θεοῦ.

I Klem. 59, 3. 4 werden zweimal die Prädikate  $\beta \circ \eta \vartheta \delta \varsigma$  und je einmal  $\sigma \omega \tau \dot{\eta} \varrho$  und  $\dot{a} \nu \tau \iota \lambda \dot{\eta} \mu \pi \tau \omega \varrho$  von Gott ausgesagt, die auf Judith 9, 11, wenigstens das erst- und letztgenannte, zurückgehen. Aus Paris. Z. 1953 kann ich nur eine schwache

Neue griechische Zauberpapyri 1893 S. 12 uud 32 Anm., wo er auch über die Formen ἐφόπτης und ἐπόπτης sich verbreitet.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Als Beiwort des Anubis s. R. Wünsch, Deisidaimoniaka, Archiv für Religionswissenschaft XII, 1909 S. 6. In anderer Beziehung s. Deissmann, Neue Bibelstudien, Marburg 1897, 57 f.

<sup>3)</sup> Vgl. I Klem. 50 ἐν τῆ ἐπισκοπῆ τῆς βασιλείας τοῦ Χοιστοῦ; Ad. Harnack, Der erste Klemensbrief, Sitzungsberichte der Kgl. preuß. Akad. der Wiss., S. 51. 52.

<sup>4)</sup> Deissmann, Licht vom Osten S. 307.

Parallele anführen:  $\tilde{n}^{r}$   $\tilde{\epsilon}\chi\omega$   $\alpha\delta\tau\delta v$   $\mu\epsilon \tau^{r}$   $\tilde{\epsilon}\mu\omega\delta$   $\beta o\eta\vartheta\delta v$   $\kappa ai$   $\tilde{\epsilon}\kappa\delta\iota\kappa cor$ ,  $\tilde{\epsilon}\varphi^{r}$   $a\tilde{l}_{S}$   $\tilde{\epsilon}\dot{a}v$   $\chi \varrho\eta\zeta\omega$   $\pi\varrho a\gamma\mu\alpha\tau\epsilon ia\iota s$ , während Deissmann¹ die Verwendung von  $\tilde{a}r\iota\iota\lambda\dot{\gamma}\mu\pi\tau\omega\varrho$  als Anrede an einen König (158/157 vor Chr.) in der Bedeutung von Helfer der Bedrängten nachweist. Das Attribut  $\sigma\omega\tau\dot{\eta}\varrho$  (cf. Martyr. Polycarpi c. 19) erhält Zeus² in der klassischen Literatur öfters, ebenso Poseidon³, und in späterer Zeit auch die römischen Kaiser⁴.

Unter den Epitheta, die I Klem. 59,3 im Anschluß an LXX-Stellen zur Charakteristik der Eigenschaften Gottes verwendet werden, sei noch der Satz hervorgehoben: "der erhöht die Demütigen und erniedrigt die Hohen" (cf. Job 5,11 und andere Stellen). Er hat ein Gegenstück in Leidens. V VII 11 (Jahrb. XVI Suppl. 807), wo die θεοὶ οὐφάνιοι genannt sind: ὧ τῶν ὑπεοεγόντων ὑποττάχται, ὧ τῶν ὑποτεταγμένων ὑψωταί.

Das Prädikat ἀόρατος (Leidens. V XI 18, Jahrb. f. XVI, Suppl. 814, und Leidens. V XV 21 [S. 817]) oder ἀκαταφορότητος (Leidens. V V, 32, Jahrb. 803) wird in Leidens. W VII 7 (Dieterieh, Abraxas S. 189, 22) in erweiterter Form also ausgedrückt: ἄγιος οὖ οὐδεὶς ὑποφέρει θεῶν τὴν ἀληθυὴν ὄψιν ἰδεῖν τοῦ προσώπον, ähnlich in Leidens. V VII 19: ὁ θεός, ὃν οὐδεὶς ὁρῷ οὐδὲ ποοπετῶς ὀνομάζει.

Nach dem Gebrauch der Zauberpapyri dürfen wir auch πολυύμνητος <sup>6</sup> zu den Epitheta Gottes (Leidens. W XIV 20: Dieterich, Abraxas 177, Zeile 23) zählen, das I Klem. 34, 5 in anderer Form zum Ausdruck kommt, wo der Engel Lobpreis gemäß Dan. 7, 10; Isa. 6, 3 liturgisch verwertet wird. Auf die erstere (Dan. 7, 10) Stelle μύοιαι μυοιάδες παρειστήμεσαν αὐτῷ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bibelstudien, Marburg 1895, 86. In dem christl. liturgischen Papyrus von Oxford s. P. de Puniet Revue bénédict. 1909, 38 ff. ἀντιλήματως.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ziegler a. a. O. S. 36, 54-56.

<sup>3)</sup> C. Ausfeld a. a. O. S. 513, A. 1; 516.

<sup>4)</sup> Deissmann, Licht vom Osten 1908, 265, der auch auf die Aufsätze von Harnack und Wendland aufmerksam macht. Bei den Neuplatonikern (Proklus) werden auch Sonne, Mond und Sterne als σωτῆρες bezeichnet. H. Koch, Ps. Dionysius Areopagita in seinen Beziehungen zum Neuplatonismus u. Mysterienwesen 1900, 242.

<sup>5)</sup> În I Klein. 34, 7 wird Isa. 64, 4; 65, 2: "Kein Auge hat es gesehen" u. s. f. auf die Teilnahme an den herrlichen Verheißungen bezogen, wie auch die Stellen später ebenso in den Liturgien verwendet wurden, siehe P. Drews, Untersuchungen über die sog. clementinische Liturgie 1906, 161 ff. Im Kerygma Petri: δ ἀδρατος, δς τὰ πάντα δρᾶ. R. Reitzenstein, Poimandres S. 285.

<sup>6)</sup> In der klassischen Literatur auch πολυτίμητος s. K. Ziegler a. a. O. S. 14, 29.

scheint I Berol. col. 3, Zeile 207 (Parthey 125) zurückzugehen: δ κτίσας δεκάνους κραταιούς καὶ ἀρχαγγέλους, ῷ παρεστήκασιν μυριάδες ἀγγέλου ἄφατοι. Dagegen ist Isa. 6, 3 durch folgende heidnische Parallelen aus den Zauberpapyri inhaltlich berührt:

Leidens. W XIX 7—10 (Dieterich, Abraxas 198, 6): ἐπικαλοῦμαί σε . . τὸν ὅντα ἕνα μόνον . . ., ὃν οἱ θεοὶ προσκυνοῦσων.

cf. W XVII 40 (Abraxas 196, 10): δ βασιλεύων τῶν οὐραrῶν . . ., οὖ αἱ Μοῦσαι ὑμινοῦσι τὸ ἔνδοξον ὄνομα.

Leidens. V VIII S f. (Jahrb. XVI Suppl. 807): πύοιε τῆς ζωῆς..., οὖ τὸ ὄνομα τὸ ἔνδοξον οἱ ἄγγελοι ὑμνοῦσιν.

Vgl. Vindob. R 1 (Wessely 1893, 65) Zeile 6: δ θεός τοῦ Ἰσοαήλ, δν οἱ οὐοανοὶ εἰλογοῦσον καὶ ἄνθρωποι δεδίασιν κτλ.

Wir haben nur noch ein einziges Prädikat zu behandeln, das zugleich zur Beschreibung der einzelnen schöpferischen Werke überleitet. I Klem. 59, 3 wird Gott genannt δ παντὸς πνεύματος κτίστης; 60, 1: σὰ κύριε τὴν οἰκουμένην ἔκτισας (vgl. Didache 10, 3: σὐ δέσποτα παντοχράτορ, ἔκτισας τὰ πάντα ἕνεκεν τοῦ ὀνόματός σου; Herm. Vis. I 3, 4: ετίσας τὸν κόσμον). Zu den Worten des Klemens wird auf die Vorbilder in Amos 4, 13; Ps. 88, 12. 13; 2 Makk. 1, 24 usw. verwiesen (v. d. Goltz S. 203; Funk II edit. S. 177). Die Zauberpapyri bieten aber eine Reihe von Parallelen: Leidens. W II 19; XIII 26 (Dieterich, Abraxas S. 175. 176, Zeile 1-4): τὸν τὰ πάντα κτίσαντα, σὲ τὸν αὐτογέννητον θεόν 27λ. In der Fluchtafel von Hadrumet (Audollent 271. Zeile 10 S. 376) heißt es: δοκίζω σε τὸν κτίσαντα τὸν οὐοανὸν καὶ τὴν θάλασσαν, wozu Wünsch, Deissmann<sup>1</sup> u. andere auf eine Stelle im Gebet des Manasse verweisen: κύριε κοσμοκράτορ δ ποιήσας τὸν οὐρανὸν καὶ τὴν γῆν σὺν παντὶ τῷ κόσμφ. Ich möchte ein weiteres Dokument dieses Inhalts anführen: ein Privatgebet aus Oxyrhynchus (saec. III—IV)2: δ θεὸς δ παντοποάτωο δ ποιήσας τὸν οδοανὸν καὶ τὴν γῆν καὶ τὴν θάλλατταν καὶ πάντα

<sup>1)</sup> Wünsch, Antike Fluchtafeln, Bonn 1907, 21. Deissmann, Bibelstudien, Marburg 1895, S. 38.

a) Aus Oxyrhynchus Papyri III, p. 12—13 abgedruckt bei C. Wessely, Les plus anciens monuments du christianisme écrits sur papyrus [Patrologia orientalis tom. IV, fasc. 2, Paris 1907] Nr. 21. Vgl. dazu die Stellen aus den christlichen Zaubergebeten bei Fr. Pradel, Griechische und stüdital. Gebete a. a. O. 1907, S. 8, Zeile 1—3, 8, 18, 29; S. 9, Z. 20; S. 16, Z. 20—23; S. 17, 13—15; S. 19, Z. 9; S. 24, Zeile 6—1; und seine Sammlung S. 39 ff.

τὰ ἐν αὐτοῖς. Legen wir noch in der angeführten Klemensstelle Wert darauf. daß Gott auch als Erschaffer der Geisteswesen gepriesen wird, so können wir als Gegenstücke anführen: Leidens. V VIII 1 (Jahrb. XVI, Suppl. 808) τρέμουσιν . . πνεύματα πάντα τὰ φύντα; vgl. V VII 32: καὶ πᾶσιν ψυχὸς σὰ νέμεις; Brit. Mus. CXXI 270 κιίσαντα ἄγγελον; 1029 κιίστης τῶν θεῶν (Wessely 1893); I Berol. col. 3, Zeile 207 (Parthey 125) ὁ κιίσας δεκάνους κραταιούς. In I Klem. 59, 3 wird der Name Gottes ἀρχέγονον πάσης κιίσεως genannt, in Paris. 1459 dagegen: ἐπικαλοῦμαι χάος ἀρχέγονον ἔρεβος. Dieselben Gedanken bieten die Zauberpapyri noch mit dem auch bei Klemens verwendeten Worte: Schöpfung der οἰκουμένη:

Leidens. V (Jahrb. XVI, Suppl. 760):  $\phi$  ή πᾶσα κτίσις επόκειται. W XVII 25 (Dieterich, Abraxas 195, Zeile 15): σὸ εἶ . . . ό τροφῶν τὴν οἰκουμένην. W VIII 17 (192, 18) κύριος τῆς οἰκουμένης.

Η Berol. 101 ff.: σὲ... τὸν μέγαν, δι διετάγη πᾶσα φύσις, δς κατοικεῖς τὴν ὅλην οἰκουμένην. Vgl. Leidens. WXVII 5 (Dieterich, Abraxas 194, 19): θεὸς δι πάντα διοικῶν τὰ κατὰ τὴν κτίσιν.

Klemens führt die schöpferischen und welterhaltenden Akte einzeln an und beginnt (60, 1): σὰ γὰο τὴν ἀέναον τοῦ κόσμου σύστασιν διὰ τῶν ἐνεργουμένων ἐφανεροποίησας und bald darau heißt es weiter: ὁ σοφὸς ἐν τῷ κτίζειν καὶ συνετὸς ἐν τῷ τὰ γενόμενα έδράσαι. (Vgl. I Klem. 33, 3: τω . . . αὐτοῦ κράτει οὐρανούς έστήρισε καὶ τῆ . . . αὐτοῦ συνέσει διεκόσμησεν αὐτούς. Herm. Vis. I, 3. 4: δ θεὸς τῶν δυνάμεων δ ἀοράτω δυνάμει καὶ κραταιᾶ καὶ τῆ μεγάλη συνέσει αὐτοῦ κτίσας τὸν κόσμον). Zweifellos beruht der Ausdruck σύστασις χόσμου auf Sap. 7, 17, wo erwähnt wird: είδέναι σύστασιν κόσμου καὶ ἐνέργειαν στοιγείων 1. In den Zauberpapyri findet man nur schwache Parallelen: Leidens, W XVI (Dieterich, Abraxas S. 184, Zeile 101): εύοιος δς τά τε προόντα έν τῷ κόσμω καὶ τὰ μέλλοντα ἔστησε καὶ οὐκέτι ητάκτησε τῶν ἀέρων. Leidens. V VIII 3 (Jahrb. XVI, Suppl. 808): κύριε . . ., σῆ δυνάμει στοιχεῖα πέλει. Das Wort σύστασις findet man in den Papyri öfters verwendet, zumeist aber im Sinne des Vollzugs der Zauberhandlung, was mit unserer klementinischen Stelle keine Verwandtschaft hat (z. B. Paris, 209 f. 260, 777, 930).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) v. d. Goltz, Das Gebet a. a. O., S. 203, A. 1; Funk, Patres Apost. ed. II, vol. I, 177. Vgl. 3 Makk. 2, 9.

Im 20. Kapitel beginnt eine Schilderung der einzelnen Teile des Weltalls, welche unter Gottes Leitung ihre Aufgabe und ihren Lauf in Ordnung vollziehen. Da Klemens bekanntlich den Korinthern Beispiele für Gehorsam und Unterordnung unter eine Obrigkeit geben will, so wird öfters in negativer, aber auch in positiver Form die reflektierende Mahnung angebracht: all das ist Gott untertan¹ (c. 20, 1 εποτάσσονται αἐτῷ) oder steht andern nicht im Wege (20, 2 μηδὲν ἀλλήλοις ἐμποδίζοντα). Zweifellos gehörten nicht all diese Satzstücke zum ursprünglichen Dankgebet, sondern sind teilweise auf die im Briefe verfolgte Tendenz zurückzuführen. Dazu sind auch Ausdrücke wie I Klem. 20, 3 zu rechnen: ἐν ὁμονοίᾳ δίχα πάσης παρεκβάσεως; 20, 4 γῆ . . . μὴ διχοστατοῦσα μηδὲ ἀλλοιοῦσά τι τῶν δεδογματισμένον ἑπ' αὐτοῦ; oder 20, 8 ταῖς αὐταῖς ταγαῖς τοῦ δεσπότον διενθύνονται; 20, 10 δίχα ἐλλείψεως u. s. f.

Klemens führt nun folgende Beobachtungen in der Gesetzmäßigkeit der Natur auf:

In cap. 20, 1: of οὐρανοὶ τῷ διοικήσει αὐτοῦ σαλενόμενοι ἐν εἰρήνη ὁποτάσσονται αὐτῷ. Die Zauberpapyri drücken öfters auch die Untertänigkeit der Schöpfung unter die Gottheit aus: Pap. Leidens. W II 20 f. XIII 27 f. (Dieterich, Abraxas 176, Zeile 9 f.): διὸ καὶ πάντα ὁποτέτακταί σοι²; Leidens. V VIII 14 (Jahrb. XVI, Suppl. S09): σοὶ γὰο πάντα ὑποτέτακται τῷ ἐν οὐρανῷ θεῷ καὶ μηδεὶς δαιμόνων . . . ἐναντιωθήσεταί μοι. Der Gedanke, daß die Himmel Gott unterworfen sind, ist in Leidens. W XVII 35 f. (Dieterich, Abraxas 196, 7) also formuliert: ὁ βασιλεύων τῷν οὐρανῶν καὶ τῆς γῆς; übrigens nähert sich ein Satz in Brit. Mus. 46, 476 (Wessely I, 139) mehr dem klementinischen Wortlaut: κύριος . . . σαλεύων τὸν οὐρανόν.

Inhaltlich verwandt mit dem eben angeführten Satz bei Klemens ist ein zweiter, den er c. 32, 3 ausspricht: τῷ ... αὐτοῦ κράτει οὐρανοὺς ἐστήρισεν, der im Pastor Hermae Vis. I 3, 4 folgende Form erhält: τῷ ἰσχυρῷ ὑήματι πήξας τὸν οὐρανόν. Besonders die Fluchtafel 242, 21—22 (Audollent) enthält hierzu eine treffende Parallele: ὁ θεὸς ὁ τῶν οὐρανίων στερεωμάτων δεσπόζων; ähnlich sagt auch I Berol. col. 3 Zeile 163:

2) Cf. II Berol. 101 f.: σε καλώ τὸν μέγαν ἐν οὐοανῷ··, ῷ ὑπετάγη πᾶσα φύσις.

Vgl. 32, 3 τῆ... διατάξει; Leidens. W VII 7 (Dieterich, Abraxas 189, Zeile 22): σὲ μόνον... ἐν κόσμω διατάξαντα θεοῖς καὶ ἀνθρώποις.

αίῶτα κατεστηριγμέτον und das Gebet in Quaestiones s. Bartholomaei (A. Vassiliev, Anecdota Graeco-Byzantina Moskau 1893, S. 12, Zeile 27): δ τὰ μεγέθη τοῦ οὐρανοῦ συνστησάμενος λόγφ τὰ πάντα, δ ἐκ γνόφων ἄρμονίων πόλους οὐρανίους συνστησάμενος καὶ συμπήξας. Zu erwähnen ist noch Paris. 1293 ff.: ἄρκτε θεὰ μεγίστη ἄρχουσα οὐρανοῦ, βασιλεύουσα πόλου, ἀστέρων ὑπερτάτη...

I Klem. 20, 2 wird der Wechsel von Tag und Nacht eingeführt: ἡμέρα τε καὶ rὐξ... δοόμον διανόουσιν. Inhaltlich, wie wörtlich berühren sich damit folgende Stellen: Leidens. V VIII 3 (Jahrb. XVI, Suppl. 808, vgl. 778) ἡελίου μήνης τε δοόμος νυκτὸς τε καὶ ἡοῦς; Paris. 2789 in einem Hymnus an Selene: ἠελίου δοόμον ἴσον; Brit. Mus. 46, 100 (Wessely I, 129) σε... τὸν

κτίσαντα νύκτα καὶ ημέραν.

I Klem. 20, 3 führt den soeben begonnenen Gedanken weiter aus: ήλιος τε καὶ σελήνη, ἀστέρων τε χοροί . . . ἐξελίσσουσιν τοὺς υποτεταγμένους αὐτοῖς δοισμούς, wobei er wohl nur in Abwechslung zu dem eben verwendeten δρόμους jetzt δρισμούς wählte. Wir wissen, daß in den Zauberpapyri die beiden Zeichen für ημος καὶ σελήνη i öfters nebeneinander stehen, daß also ihre Verbindung eine ganz gebräuchliche war. Z. B. Paris. 245: Aδης, οὐρανός, ήλιος καὶ σελήνη, χορὸς ἀστέρων, ἐπιφανής σύμπας κόσuos. Leidens. W II 20. XIII 27 (Dieterich, Abraxas 176, Zeile 5f.): σὺ γὰο ἔδωκας ἡλίω τὴν δόξαν..., σελήνη.. δρόμους ἔχειν τακτούς. Die Schöpfung der ἀστέρες findet noch in folgenden zwei Stellen Ausdruck: Leidens. W IV 12 f.; XI 2 f. (Dieterich, Abraxas 182, Zeile 7) δς ἄλλους ἀγλαομορφουμένους τοὺς ἀστέοας . . ετίζων; Fluchtafel von Hadrumet (Audollent 271, Zeile 23) δοκίζω . . τὸν φωστῆρα καὶ ἄστρα ἐν οὐρανῶ ποιήσαντα (cf. Genes. 1, 17).

Klemens (32, 3b) verweist dann auf die Teilung von Wasser und Land im Schöpfungsakte, wobei er zweifellos von Genes. 1, 4 (καὶ διεχόρισεν) und Proverb. 8, 29 (θεμέλια τῆς γῆς) abhängig war, als er den Satz abfaßte: γῆν τε διεχώρισεν ἀπὸ τοῦ περιέχοντος αὐτὴν ὕδατος καὶ ἥδρασεν ἐπὶ τὸν ἀσφαλῆ τοῦ ἰδίον βουλήματος θεμέλιον. Ähnlich spricht Pastor Hermae Vis. I 3, 4: θεμελιώσας τὴν γῆν ἐπὶ δόάτων (cf. Isa. 42, 5; Ps. 32, 6; 135, 6; Jerem. 10, 12). Hierzu kenne ich nur Parallelen in der Fluchtafel von Hadrumet (Audollent 271, 18) τὸν συνσιρέφοντα τὴν γῆν

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Z. B. Leidens, W VI 44. VIII 22 und öfters im Pap. Paris. Wessely I Vorwort); ebenso im I Berol. (Parthey).

ἐπὶ τῶν θεμελίων αὐτοῖς ..., und in dem Gebet der Quaestiones s. Barthol. (A. Vassiliev, Anecdota, S. 12, Zeile 30): ὁ θεμελίους ὑδάτων συνστησάμενος ἐπὶ τῷ αὐτῷ, Zeile 32: ὁ τὴν γῆν εδοάσας

καὶ μη εὐδοκήσας αὐτην ἀπολέσθαι . . .

Klemens (c. 32, 3) fährt mit der Erwähnung der Schöpfung der Tiere auf der Erde fort (τά τε ἐν αὐτῆ ζῷα φοιτῶντα), während er c. 20, 10 auf die Gesetzmäßigkeit des Zusammenlebens der kleinsten Lebewesen aufmerksam macht (τά τε ἐλάχιστα τῶν ζῷων . . .). Hierzu ist nur die schwache Parallele aus Leidens. V X 6 f. (Jahrb. XVI, Suppl. S12) anzumerken: τὸ ἱερὸν Οὕφωρ, τὸ ἀληθές . . ., δἰ οὖ ζωπνρεῖται πάντα πλάσματα καὶ γλύφεται πάντα ξόανα.

In c. 20, 6. 7. 8; 32, 3 gedenkt Klemens der Schöpfung des Meeres und dessen Grenzen (Job 38, 11); an inhaltsähnlichen Sätzen finden wir in I Berol. col. 2, Zeile 120: πήξει δὲ ποταμοὺς καὶ θάλασσαν συντόμως καὶ ὅπως ἐνδιατρέχης σταδίους κτλ.; Leidens. V VII 13 (Jahrb. XVI, Suppl. 807) Το θεοί..., Το τῶν κυμάτων ἐξεγέρται; vgl. Gebet des Manasse (R. Wünsch, Antike Fluchtafeln 1907, S. 21 Anm.) δ πηδήσας τὴν θάλασσαν τῷ λόγω τοῦ προστάγματος αὐτοῦ (cf. Ps. 32, 9 διὰ φωνῆς προστάγματος).

I Klemens 20, 10 wird auf die ἀνέμων σταθμοί ¹ verwiesen, welche zur gegebenen Zeit den Dienst ohne Widerspruch versehen. Zweifellos werden wir an Job 28, 25 erinnert; immerhin dürfen die Sätze als inhaltliche Anklänge angemerkt werden: Leidens. V VII 34 (Jahrb. XVI, Suppl. 808): τίς δ'ἀνέμωνς ἐκέλευσεν ἔχειν ἐνιαύσια ἔργα; Leidens. V VII 13 (S07) ὧ θεοί ..., ὧ τῶν ἀνέμων δδηγοί. Das Gebet in den Quaestiones S. Barthol. (A. Vassiliev S. 12, Zeile 32) ὧ .. γῆν ὑετῶν πληρώσας. Leidens. V III 14 (798) ὧ ἐκ τῶν δ΄μερῶν τοὺς ἀνέμους συγσείων.

In demselben Satze erinnert Klemens (20, 10) die Korinther an die ewigfließenden Quellen und ihren Nutzen: ἀέναοι..πηγαί, ein Ausdruck, der später in den Dankgebeten beibehalten wurde, übrigens schon bei Hesiod vorkommt², ebenso in Sap. 11, 6: ἀντὶ μὲν πηγῆς ἀενάου ποταμοῦ und bei Philo de fuga et inventione c. 199 und de victim. 7 Verwendung fand. Philo exegesiert Jerem.

L. Cohn, vol. V 1906, 73 Zeile 15): ή ἀέναος τῶν καλῶν πηγή.

¹) Hier mag auch an die δ' (τέσσαρες) ἄνεμοι erinnert werden, in Leidens. V VII 27, W XVII 14; Paris. 1606 und öfters; auch in LXX, N. T., apost. Vätern (Did.), eine Bezeichnung für die vier Himmelsrichtungen. Vgl. Ad. Deissmann, Neue Bibelstudien 1897, 75.

2, 13: ἐμὲ ἐγκατέμπον πηγὴν ὕδατος ζωῆς [A S2 ζῶντος] mit πηγή τοῦ ζῆν . . ἀένταος. In I Berol. Zeile 235 werden die πηγαλ δίχα οὐσίας genannt; bei Philo, de vict. 6 die ποταμολ αὐθιγενεῖς.

Erwähnt wird ferner I Klem. 20, 4 die γῆ κυοφοροῦσα, welche eine Überfülle von Nahrung für alle möglichen Lebewesen aufsprießen läßt: τὴν πανπληθῆ...ἀνατέλλει τροφήν¹. Paris. 290 nennt die Erde: σε τεκοῦσα γαῖα und in Paris. 1862 müssen auf einen mit Linnen überzogenen Tisch ἄνθη τὰ τοῦ καιροῦ gelegt werden, wie auch Klemens von den Früchten sagt, daß die Erde sie τοῖς ἰδίοις καιροῖς hervorbringe und wie im Leidens. W XXIV 1 die ἄνθη καιρικά genannt werden. Erwähnung mögen auch hier noch finden: das Gebet in den Quaest. s. Barthol. (A. Vassiliev, Anecdota Graeco-Byzantina S. 12, Zeile 32) ὁ τὴν γῆν ἐδράσας .. ὅτε πάντων τὴν τροφήν, und das Gregorios Thaumaturgos-Gebet, wo Gott geschildert wird: ὁ ξύλα καιροφόρα ποιήσας καὶ διάφορα φυτὰ κτίσας.

Die Schilderung der Folge der Jahreszeiten (I Klem. 20, 9) ist auch bei Philo<sup>2</sup> de special. legibus I (de victimis 6) ähnlich

zu finden.

Zu anderen Sätzen des Dankgebetes finden wir nur recht schwache Gegenstücke, z. B. zu dem Satze I Klem. 20, 5: ἀβύσσων ἀνεξιχνίαστα καὶ νεοτέρων ἀνεκδιήγητα κοίματα. Die Zauberpapyri und Fluchtafeln (Paris. 2264. 2317; Audollent tab. 188, 4—6) kennen allerdings νέρτεροι, aber nur im Sinne eines über sie herrschenden Gottes.

Die Erschaffung des Menschen, wie in Klem. 32, 4, ist in den Zauberpapyri nicht erwähnt, nur jene der Seele: Leidens. V VII 27 (Jahrb. XVI, Suppl. 766. 808) δ ἐνφυσήσας πνεῦμα ἀνθοφόποις εἰς ζωήν. V VII 35 εἰς θεὸς ἀθάνατος πάντων γενέτωο σὰ πέφυνας καὶ πᾶσιν ψυγὰς σὰ νέμεις.

In das große Gemeindegebet sind aber auch Bitten eingeschaltet, welche zumeist im Imperativ 3 vorgetragen werden.

2) ed. Cohn, Vol. V 1906, 42 Z. 4 ἐαρινή τεκαὶ μετωπορινή κτλ., und

50 Z. 18ff.

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Vgl. damit das anonyme carmen an die Terra Mater Z. 1. Dea sancta Tellus, rerum naturae parens, Z. 12 alimenta vitae tribuis perpetua fide, Z. 25 f.: herbas, quascunque generat maiestas tua, salutis causa tribuis cunctis gentibus. Vgl. die precatio omnium herbarum (ebenda) und die incantatio von Harpocration überliefert; s. R. Hei m, Incantamenta a. a. O. Jahrb. f. klass. Philol. 19. Suppl. 1893, 504—506.

<sup>3)</sup> Über die einfacheren und zusammengesetzten Bittformen s. Konr. Ziegler, De precationum apud Graecos formis quaestiones selectae. Vratislav. 1905, S. 9.

Es scheint, daß sie sogar die Hauptsache bildeten; denn das allgemeine Gebet wird eröffnet (I Klem. 59, 2) mit der einleitenden Formel: αἰτησόμεθα ἐετενῆ¹ τὴν δέησιν καὶ ἱεκοίαν ποιούμενοι. In dem Zauberpapyrus Brit. Mus. CXXI, Zeile 756 (Wessely 1893) lautet eine Rübrik zu einem nachfolgenden Gebet δεόμενος καὶ ἰκετεύων², welche die klementinischen Worte ins rechte Licht setzt.

Die im Klemensbrief c. 59 ff. vorgetragenen Bitten werden am besten mit Platos Worten nach ihrem Inhalt charakterisiert: δίδον . . . παῖε . . . τρέψον (Phädrus 257 A. B.)³. Bekanntlich sind sie später Bestandteile der Diptychen der orientalischen Liturgieen geworden. Aber auch die Magier der Zauberpapyri sind von ähnlichen Nöten bedrängt oder Wünschen beseelt, welche in ihren Gebeten greifbare Form erhalten.

Wenn I Klem, 59, 4 bittet τοὺς ἐν θλίψει ἡμῶν σῷσον, so bittet der Magier I Berol. col. 3 Zeile 231 (Parthey S. 125): σῷσον με ἐν ῷοᾳ ἀνάγκης oder Leidens. W VII 25 (Dieterich, Abraxas 190. Zeile 19) χοηστὸς ἐν βασάνοις, βοήθησον ἐν ἀνάγκαις. In späterer Form hat das Privatgebet des 3. (—4.)

¹) Vgl. I Klem. 34, 7: die Gläubigen verrichten ein allgemeines Bittgebet bei der ούναξις ἐκτενῶς (= mit Ausdauer). Ad. Deissmann. Neue Bibelstudien, Marburg 1897, S. 90; Gottfr. Thieme, Die Inschriften von Magnesia am Mäander und das N. T., Borna-Leipzig 1905, 27. Über δέησιν ποιεῖοθαι im Sinne von Bittgebet verrichten s. Deissmann, Neue Bibelstudien, S. 78.

<sup>2)</sup> Der Ausdruck findet sich schon bei heiduischen Gebeten: Plato (legg. X 887 E) spricht von den Morgen- und Abendgebeten: ϑεοῖς εὐχαῖς προσδιαλογονμένονς καὶ ἰκετίαις, s. Car. Ausfeld, De Graecorum precationibus quaestiones in Jahrb. für klass. Philologie, XXVIII. Supplementbaud 1903, 509, 510 A. 3 παρὰ ϑεῶν αἰνήσεις (Plato legg. VII 801). Der Betende sagt einmal bei Pindar: ἰκέτας σέθεν ἔρχομα (Ol. V, 19). Ähnlich Sophocl. Oedip. Col. 486 (Ziegler a. a. O. S. 36. 56). R. Wünseh, Deisidaimoniaka im Archiv für Religionswissenschaft XII, Leipzig 1909, 18 macht auf Lukans Pharsalia aufmerksam, wo die Unterweltsgötter zu einer Nekromantie mit exaudite preces in Bewegung gesetzt werden. Er vermutet mit L. Fahz, daß Lukan von ähnlichen Partien der Zauberpapyri abhängig ist.

<sup>3)</sup> Ziegler a. a. O. S. 14.

<sup>4)</sup> Die Bitte σῷσον με, σῷζοις, οῷζον ἐφέποις ἡμᾶς an Gottheiten gerichtet, kommt in Delphischen Hymnen, in einem carmen an Diophantius Sphettius u, sonst vor. Siehe Konr. Ziegler, De precat... formis S. 15. 16; 27 A. 1; 40. Den Ausruf σῷζετε an Hermes und Τῆ gerichtet s. R. Wünsch [Inscr. Graecae, vol. III, Inscript. Atticae, Pars. III, appendix], Defixion. tabellae, nr. 100° (c. 360 v. Chr.) Z. 13.

Jahrh. die Bitte aufbewahrt: βοήθησόν με ... , σῷσον με ἐν τῷ νῦν καὶ ἐν τῷ μέλλοντι αἰῶνι διὰ τοῦ κυρίου κτλ. Vgl. Pap. Brit. Mus. XLVI 140 f.; κύριε, βασιλεῦ, δυνάστα, βοηθὲ σῷσον

ψυγήν ...

Zu der Bitte des Gemeindegebetes: τοὺς ταπεινοὺς ἐλέησον 3 (cf. 3 Makk. 6, 12) findet sich ein Gegenstück in Leidens. W VII 25 (Dieterich, Abraxas 190, 19) έλεήμων έν ώρους βιαίοις und aus späterer Zeit in dem ebengenannten Gebete aus Oxyrhynchus: ελέησόν με, εξάλειψόν μου τας άμαρτίας. Eine Reihe von Bitten des klementinischen Gebetes gehen direkt auf alttestamentliche Vorbilder, zumeist Ps. 50 (51), zurück, welche dann auch in den Benediktionen der babylonischen Rezension der Smone-Esre-Gebete 4 ihren Widerhall finden, dagegen in den Zauberpapyri fast gar nicht zu finden sind. Nur einzelne Imperativformen kommen auch hier vor: z. B. als Gegenstück zu der klementinischen Bitte (I Klem. 59, 4) τοῖς δεομένοις ἐπιφάνηθι<sup>5</sup>: Brit. Mus. CXXI 560 φάνηθι εν τη μαντεία; Ι Berol. col. 2 Zeile 90: φαῖνέ μοι θεέ; II Berol. Zeile 165 φάνητί μοι, und noch achtmal im Paris. (Register von Wessely), wo bald φάνητι, bald φάνηθι geschrieben ist.

Inhaltlich, nicht formell deckt sich mit der klementinischen Bitte τοὺς ἀσθενεῖς ἴασαι <sup>6</sup> die Stelle Leidens. V IX 21 f. (Jahrb. XVI, Suppl. S11) πάθη τε φυσικὰ καὶ σωματικὰ καὶ ἀσθένειαν ἐμποδισμόν τε ποιεῖν; ebenso mit der Bitte λύτοωσαι τοὺς δεσμάνς (I Klem. 59, 4): I Berol. col. 2 Zeile 101: λύει δὲ ἐκ δεσμᾶν.

Mehr in wörtlicher Berührung, als in inhaltlicher Ahnlich-

keit gleichen sich die Bitten:

<sup>2</sup>) C. Ausfeld, Jahrb. f. klass. Philol., 28. Suppl. 1903, S. 518 A. 2

aus Aristophan. βοήθησον . . φανείς.

4) v. d. Goltz, das Gebet, S. 201.

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Aus Oxyrhynchus Papyri, Vol. III abgedruckt bei C. Wessely, Les plus anciens monuments du christianisme écrits sur papyrus [Patrologia orientalis tom. IV, fasc. 2] 195, Zeile 3 ff.

<sup>3)</sup> I Klem. 60, 1 erhält Gott das Prädikat ἐλεήμων καὶ οἰκτίομων. Vgl. 2 Makk. 1, 24; 3 Makk. 6, 2. Aesch. suppl. 209 (Ziegler, S. 52) sagt einmal: ο Ζεῦ ... οἰκτιος μὴ ἀπολωλότας. Ἐποίκτιον, οἰκτιος in Bitten s. C. A usfeld, Jahrb. f. klass. Philologie. 28. Suppl. 1903 S. 540 f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Auch schon bei Arist. Thesm. 1143, Euripides, Sophocles an die Gottheit gerichtet, s. Konr. Ziegler, De precationum.. formis S. 42, C. Ausfeld, De Graecor. precat. S. 516. 3 Makk. 6, 9 ἐπιφάνηθι τοῖς ἀγίοις Ἰοραήλ.

<sup>6)</sup> Vgl. Zaubergebet bei Fr. Pradel, Griechische und südital. Gebete a. a. O. S. 8, 2 f. (und Gebet des Manasse 6) πᾶσαν νόσον ἰώμενος . . . ἴασα . . . οωματικῆς ἀσθενείας; vgl. ebenda S. 43.

I Klem. 60, 3: εἰς τὸ ... ὁνσθῆναι ἀπὸ πάσης ἁμαρτίας ... καὶ ὁῦσαι ἡμᾶς ἀπὸ τῶν μισούντων ἡμᾶς ἀδίκως (vgl. dazu Did. 10, 5 μινήσθητι κύριε deiner Kirche, auf daß sie bewahrt werde (ὁύσασθαι) vor jeglichem Unheil). Zwar kommt ὁὐεσθαι in LXX¹ oft vor, immerhin ist es nicht ohne Wert, die Stelle aus den Zauberpapyri daneben zu stellen: Paris. 1167: στήλη πρὸς πάντα εὕχρησιος ὁὐεται καὶ ... ἐκ θανάτου cf. Paris. 3035: ὁρκίζω σε τὸν .. ὁνσάμενον αὐτοῦ τὸν λαὸν ἔργου Φαραώ. Das Gedenken, das zumeist in den christlichen Gebeten mit μινήσθητι² ausgedrückt wird, erfleht der Zauberer auch einmal Paris. 328: ὅπως μηδενὸς μνησθῆ πλὴν ἐμοῦ μόνου.

Die Bitte <sup>3</sup> I Klem. 60, 3 είς τὸ σκεπασθῆναι ἡμᾶς τῆ χειοί σου findet ein Gegenstück in R II 7 (Wessely 1893): φύλαξον, σκέπαζον; und jene I Klem. 59, 1: καθάοισον ἡμᾶς τὸν καθαοισμὸν τῆς σῆς ἀληθείας in R II (Wessely 1893, S. 68) καθάοισον ἡμᾶς, wenn die letzteren Stellen nicht schon durch christliche

Gebete beeinflußt sind.

Zu den weiteren Gedanken des christlichen Gemeindegebetes gehört eine Aufzählung von Gaben<sup>4</sup>, welche entweder für die Gemeinde, einzelne Mitglieder und die weltlichen Machthaber erbeten werden, oder<sup>5</sup> an deren Besitz sich der Christ erfreut und dafür dankt. Die letztere Form tritt in I Klem. 35, 1 auf, wo der Briefschreiber in den Ruf ausbricht: δς μαχάρια χαὶ θανμαστὰ τὰ δῶρα τοῦ θεοῦ<sup>6</sup>; in Leidens.

¹) cf. Ad. Deissmann, Bibelstudien, Marburg 1895, S. 47. Sir. 51, 9:  $\varkappa ai \ d\pi \delta \ d\theta av d av \ bvotos s \delta ei b p p \ (Cod. A.) = Und von dem Unsterblichen erflehte ich Rettung. Péons ist in der klass. Literatur öfters Attribut des Zeus. K. Ziegler a. a. O. S. 57. Der Imperativ <math>\dot{\psi} \bar{v} a a \ \delta t$ ers in den christl. Zaubergebeten, s. Fr. Pra de l, Griech, und südital. Gebete a. a. O. S. 8, Z. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Vgl. J Kor. 15, 18 und christl. Inschriften, von denen einige P. Syxtus zusammenstellt. Ephemerides liturgicae XXIII, 1909, 65.

<sup>3)</sup> Über die Bitten vollerer Formen, s. K. Ziegler, De precation, apud Graecos formis, forma 5, S. 1. Über die mit εξχομαι, λίτομαι (λίοσομαι), ίκετεύω und andern Bittworten eingeleiteten s. Ziegler S. 36. 38. 39 ff. 42. 43. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Vgl. Leidens. V II 24 (Jahrb. f. klass. Philologie XVI, Suppl. 774.

<sup>797):</sup> σὰ εἶ ὁ περιέχων τὰς χάριτας ἐν τῆ κορυφῆ λαμπρῆ.

<sup>5)</sup> Maxim. Tyr. diss. XI 8 spricht von den Gebeten des Sokrates, welche erbaten: ἀρετὴν ψυχῆς καὶ ἡσυχίαν βίου καὶ ζωὴν ἄμμπτον καὶ εἴελπν θάνατον, τὰ θανμαστὰ δῶρα, τὰ θεοῖς δοτὰ. C. Ausfeld, De Graecor. precationibus a. a. O. S. 546. Henr. Schmidt, Veteres philosophi quomodo iudicaverint de precibus a. a. O. 1907, S. 8 A. 2.

<sup>°)</sup> cf. Pap. Brit. Mus. CXXI, col. 4 recto Zeile 503: διαφνλάξατέ με τὰ μεγάλα καὶ θανιαστὰ(ὀνόματα?)

V XII 15 (Jahrb. XVI, Suppl. 815) wird dagegen Gott selbst θαυμαστός τοῖς δρῶσί σε genannt und in Paris. 2175 werden die δώρα also beschrieben: ἔνδοξος, μακάριος ἔσει, κληρονομίας έξεις, εὐτυγήσεις —, καταδεσμούς ἀναλύσεις. Die Mitteilung ähnlicher Gaben leitet Didache 10, 4 ein mit huiv . . έγαρίσω, wozu Apost. Konstit. VIII c. 12, 4 noch έδωρήσω beifügt. Pap. II Berol. 127 und Leidens. V III 20 sprechen ebenfalls: έδω ο ήσω 1 την τοῦ (μεγίστου σου) δνόματος γνῶσιν.

Zwei Gaben erwähnt Klemens an verschiedenen Orten, die wir aber zusammenstellen wollen, da in der Didache für beide zugleich gedankt wird: I Klem. 35, 1 ζωή ἐν ἀθανασία und die Gabe, daß der Christ ἀπὸ ἀγνωσίας εἰς ἐπίγνωσιν δόξας ὀνόματος αὐτοῦ<sup>2</sup> (sc. Gottes, I Klem. 59, 2) geführt würde. Wie gesagt. finden diese beide Gedanken in dem einen Satze Did. 9, 3 Ausdruck, welcher seinerseits wiederum in Did. 10, 2 etwas modifiziert wird. Deshalb sei es gestattet, die beiden Sätze

einander gegenüberzustellen:

Did. 9. 3: εὐγαοιστοῦμέν σοι, πάτεο ήμων, ύπεο της ζωής καὶ γνώσεως, ής έγνώρισας ήμιν διά Ίησοῦ τοῦ παιδός σου.

Did. 10, 2: εὐγαοιστοῦμέν σοι, πάτεο άγιε, ύπεο τοῦ άγίου ονόματός σου, οδ κατεσκήνωσας έν ταῖς καρδίαις ἡμῶν καὶ ὑπὲρ τῆς γνώσεως παὶ πίστεως καὶ άθανασίας, ης έγνώρισας ημίν διὰ Ἰησοῦ τοῦ παιδός σου.

Der neueste Interpret der Didache-Gebete G. Klein<sup>3</sup> vermutete, daß hier eine jüdische Vorstellung, als ob das Manna Leben und Erkenntnis gewährte, auf christliches Gebiet übertragen sei, wie ja auch in der Rede des Herrn (Joh. 6, 48, 49, 58) diese Vorstellung betreffs der Eucharistie zum Ausdruck komme: "Ich bin das Brot des Lebens. Eure Väter haben in der Wüste das Manna gegessen und sind gestorben. Dieses ist das Brot, das vom Himmel herabkommt, damit einer davon esse und nicht sterbe". Allein wollte man damit den Begriff der άθανασία

<sup>1)</sup> Vgl. C. Ausfeld, Jahrb. f. klass, Philol., 28, Suppl. 1903, S. 531: δωρεῖσθαι in Bitten.

<sup>2)</sup> Vgl. 1 Klem. c 36 άθάνατος γνώσις; c. 40 βάθη τῆς θείας γνώσεως. S. Ad. Harnack, Der erste Klemensbrief, Sitzungsberichte d. kgl. preuß. Akad. der Wiss. 1909, 49.

<sup>3)</sup> Die Gebete in der Didache in Zeitschr. f. neutest. Wissensch. und die Kunde des Urchristentums 1908, 132 ff., 138 f. Daneben denkt er an 2 Benediktionen zum Tischgebet, wo Leben, Gunst und Gnade als Gaben erwähnt sind.

oder um mit Klemens zu sprechen, der ζωή ἐν ἀθανασία decken, so wäre damit die öfters mit besonderem Nachdruck genannte Gabe der yvãous noch nicht in das rechte Licht gestellt.

Wir müssen da auf das bereits erwähnte "priesterliche Gebet eines Gemeindehauptes", wie es im Pap. Mimaut (= L)1 zur Zauberformel umgewandelt ist, zurückgreifen. In der Bitte (Zeile 270) heißt es da: διδούς έμοι ζωήν, δγείαν, σωτηρίαν, πλοῦτον, εὐτεκνίαν, γνῶσιν<sup>2</sup> κτλ. In dem weiteren Verlauf (L. 282 ff.) wird gedankt: Gegen alle . . . hast du väterliches Wohlwollen ... gezeigt (ἐνεδείξω), indem du uns geschenkt hast νοῦν, λόγον, γνῶσιν . . ., die Gnosis, damit wir dich erkennen κατά νοῦν (L. 295-297), χάρις ἀνθρώπφ πρός σε μεταγνωρισθηναι έγνωρισμένω της ανθρωπίνης ζωης 3, έγνωρισμένω άπάσης γνώσεως, έγνωρισμένω μήτρας, έγνωρισμένω τοῦ πάντα φορούντος αἰωνίω διαμονή (?). Und zum Schlusse heißt es nochmals, einige Zeilen weiter unten: θέλησον ήμας διατηρηθηναι έν τῆ σῆ γνώσει. Wir dürfen noch auf eine andere theologische Quelle verweisen, auf die ägyptische Hermes-Trismegistos Literatur, wo die Bitte des Schülers an Poimandres um γνῶσις 4 gleich den Eingang bildet: I 1 τί βούλει ἀκοῦσαι καὶ θεάσασθαι zal roήσας μαθεῖν zal γνῶναι; darauf antwortet der Schüler I 3 μαθεῖν θέλω τὰ ὄντα καὶ νοῆσαι τὴν τούτων φύσιν καὶ γνῶναι τὸν θεόν. Im folgenden wechseln Belehrung und Bitte um weitere Erkenntnis ab.

Wenn wir dann in I Klem. 59, 2 sehen, daß für die Erkenntnis des Ruhmes des Namens Gottes und in der Didache (10, 2) für den hl. Namen gedankt wird, so werden wir an den zweiten Berliner Zauberpapyrus 5 Z. 115. 126 ff. und Pap. Leidens. 6

<sup>1)</sup> C. Wessely, Griechische Zauberpapyrus 1888, S. 149; Reitzenstein, Poimandres, S. 154, hat diesen Abschnitt nach einer neuen Kollation herausgegeben; vergl. S. 157, Anm. 3.

<sup>2)</sup> Über die Bedeutung von proois im Sinne von Bekanntschaft mit jemand s. Ad. Deissmann, Licht vom Osten S. 277.

<sup>3)</sup> In den Zauberpapyri wird öfters von der Gabe der ζωή gesprochen; z. B. Paris. 381. 1065. Leidens. W XVII 35 (Dieterich, Abraxas 196, 7): κύριε τῆς ζωῆς. In hymn. orph. IV, 9 heißt es: κλύθ' ἐπάγων ζωὴν ὁσίην;

Ziegler, S. 27. 4) Reitzenstein, S. 328, Zeile 5.9; 329, Zeile 15.18.20 f.

<sup>5)</sup> Parthey, Abhdl. der Akad. in Berlin, philos.-hist. Abt. 1865, 154.

Dieterich, Jahrb. XVI, Suppl. 764. 766. 770; Text 799; vgl. Abraxas 1891, S. 148. G. Klein, Zeitschr. für neut. Wiss. 1908, 141 f. macht zwei Stellen aus der Mischnah namhaft als Vorlage oder Parallelen der Did.-Stelle, welche aber nur wenig passen.

V III 19 erinnert, wo die Mitteilung der Gnosis an Moses auf

dem Sinai ausgenützt wird:

Leidens, V III 19. 20: έγω II Berol. 127: δῶρόν μοι εἰμι ὁ συνηντήσας ὑπὸ τὸ ἱερὸν ἐδωρήσω τὴν τοῦ μεγίστου σου ὄρος, καὶ ἐδωρήσω τὴν τοῦ ὀνό- ὀνόματος γνῶσιν. ματός σου γνῶσιν.

Wie großer Wert auf die Kenntnis des großen Namens<sup>1</sup> in den Zauberpapyri gelegt wird, zeigt auch Pap. Leidens W, wo das achte Buch Mosis über den großen Namen mitgeteilt ist<sup>2</sup>.

Zu dem weiteren Satz der Didache, daß Gott den hl. Namen in unseren Herzen sich häuslich einrichten ließ (οὖ κατεσκήνωσας κτλ.), mag mit Reitzenstein³ auf Leidens. W verwiesen werden, wo der Magier zu der Gottheit spricht: τὸ γὰρ ὄνομά σου ἔχω ὡς φυλακτήριον ἐν καρδία τῆ ἐμῆ. Nicht aber können wir Reitzenstein beipflichten, wenn er an eine "direkte Einwirkung der heidnischen Formeln" auf die Didache glaubt, zumal bekannt ist, daß das Wort γνῶσις⁴ in LXX, im N. T., wie bei den sog. apostolischen Vätern im Sinne einer religiösen Wahrheitsoffenbarung vorkommt.

Eine gewisse Erinnerung an die Vermittlung der Zauberliteratur läßt der in Did. 9, 3 und 10, 2 ausgesprochene Gedanke aufkommen, daß die  $\gamma v \tilde{\omega} \sigma \iota_{S}$  des hl. Namens Gott uns durch Jesus seinen Sohn zu teil werden ließ  $(\tilde{\iota}_{IS}^{\dagger} \xi \gamma v \acute{\omega} \varrho \iota_{O} \sigma \iota_{S} \xi \eta \iota_{I} \tilde{\iota}_{V})$   $\delta \iota \dot{\alpha} I_{I} \sigma o \tilde{\nu} \tau \sigma \tilde{\nu} \pi a \iota \delta \acute{\sigma}_{S} \sigma o v)$ . Man wird bei der Betonung des Wortes  $\pi a \tilde{\iota}_{IS}$  daran erinnert, daß die Kenntnis der wirksamen

Wortes  $\pi a \bar{a} \bar{s}$  daran erinnert, daß die Kenntnis der wirksamen "Namen", d. i. der Zauberbücher jeweils sich vom Vater auf den Sohn vererbte<sup>5</sup>. Doch sind das zwei ganz von einander

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dieterich, Abraxas S. 193. Vgl. Ad. Deissmann, Bibelstudien, Marburg 1895, 37; neuere Spezialliteratur bei Fr. Pradel, Griech. und südital, Gebete a. a. O. 1907, 44 ff.

<sup>2)</sup> Leidens. W XIV 24 (Dieterich, Abraxas 177, Zeile 26 f.) sagt der Magier: "und weis mich nicht ab, der ich deinen wahren und authentischen Namen weiß". Vgl. C. Ausfeld, Jahrb. für klass. Philol., 28. Suppl. 1903, S. 519.

<sup>3)</sup> Poimandres S. 157 A. 3 (S. 17).

<sup>4)</sup> Bei den Vätern verteilt sich nach Goodspeed, Index patristicus die Verwendung des Wortes pröon; also: im sog. Barnabasbriefe 12mal; im 1. Klemensbriefe 6mal, bei Hermas, in den ignatianischen, im 2. Klemensbriefe je Imal; im Briefe an Diognet 6mal.

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> Die Stellen bei Dieterich, Abraxas 1891, S. 162 gesammelt; besonders aus I Berol. 192; Paris. 476. (Vgl. Dieterich, Eine Mithrasliturgie, Leipzig 1903, S. 2 Zeile 2f.) In ähnlicher Weise wird im Potmandres c. XIII 22 (Reitzenstein, S. 348 Zeile 7ff.) dem τέχνον Schweige-

unabhängige Ideen, die zufällig in dem Worte παῖς oder νίὸς zusammentreffen.

Einer gewissen Hervorhebung bedarf noch der Ausdruck bei I Klem. 35, 1: ζωή ἐν ἀθανασία, welche Gott als Gabe den Christen geschenkt. Man denkt doch unmittelbar an die Sprache des N. T., die öfters von ζωη αἰώνιος spricht, während ἀθαraσία ein dem N. T. fast unbekanntes Wort ist1. In der Tat mag hier Klemens einen hellenistischen Terminus christianisiert haben. Die Zauberpapyri, besonders die darin verwertete<sup>2</sup> Mithrasliturgie, benützen öfters das Wort ἀθάνατος, aber doch geben sie keine eigentliche Parallele zu dem angeführten Satze ab. Ich möchte aber auf Philo verweisen, der Jerem. 2, 13: "mich haben sie verlassen die Quelle des Lebens" also exegesiert3: δ θεὸς πλέον τι η ζωή, πηγη τοῦ ζην.. ἀένναος οί δ' άσεβεῖς ἀποδράντες ἄγευστοι τοῦ τῆς ἀθανασίας πότου διατελέσαντες ορυξαν. Aus späterer christlicher Zeit lassen sich zu dem klementinischen Worte die gnostischen Johannesakten (2.-3. Jahrh.) c. 109 anführen, wo die Verleihung der ζωή ἐν ἀθανασία durch den Herrn eine gewisse Begründung erhält; denn der Herr wird selbst benannt: σὸ γὰο εἶ μόνος κύριε ἡ ρίζα τῆς ἀθανασίας καὶ ή πηγή τῆς ἀφθαοσίας καὶ ή ἔδοα τῶν αἰώνων. Ein Hymnus des 3 .- 4. nachchristlichen Jahrh., den zuerst Grenfell und Hunt in den Amherst Papyri I5 veröffentlichten, ist teilweise geradezu ein Kommentar auf die klementinischen Worte: Zeile 10 wird ἀθάνατος ζωή genannt; Zeile 15: δ λαβών ζωήν αἰώνιον, δ λαβών κράτος άθανασίας.

pflicht über mitgeteilte Geheimnisse auferlegt. Über  $vlos=\iota\ell\varkappa rov$  siehe Deissmann, Bibelstudien S. 161. Vgl. H. Koch, Ps. Dionysius Areopagita in seinen Beziehungen zum Neuplatonismus und Mysterienwesen, Mainz 1900. S. 112 f.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl. meinen Aufsatz zu Ignat. ad. Ephes. 19, 2 φάρμακον ἀθαναοίας κτλ. in Theol. Quartalschr., Tübingen 1909, Öktoberheft.

<sup>2)</sup> Dieterich, Mithrasliturgie 1903.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> De fuga et inventione c. 199 (ed. Leop. Cohn et P. Wendland, Philonis Alexandr. opera quae supersunt, III. Vol. Berol. 1898, S. 152, Z. 27).
<sup>4</sup>) ed. M. Bonnet, Acta apostol. apocr. 1898, S. 208, Zeile 6.

b) Pars I, London 1900 p. 23—28; wiederum veröffentlicht von C. Wessely, Les plus anciens monuments du christianisme écrits sur papyrus [Patrologia orientalis tom. IV fasc. 2] Paris 1907, S. 206. Ähnlich eine ägyptische Inschrift aus dem Jahre 344, veröffentlicht von Alb. Dumont, Bulletin de correspondance helléuique 1877/1878, 321—327. Syxtus, Ephemerides liturgicae XXIII 1909, 67 f. (vgl. S. 64 eine syrische

Inschrift ähnlichen Inhalts).

Klemens fährt fort mit der Aufzählung der Gaben. (I Klem. 35, 2): λαμπρότης εν δικαιοσύνη, αλήθεια εν παδόησία, welchen Leidens. W und V einige Zeilen widmen:

ζωής..., οὖ ή δικαιοσύνη οὐκ ή δικαιοσύνη οὐκ ἀποκλείεται ἀποκινεῖται, ὁ ἔχων τὴν ἄψευσ- ... ὁ ἔχων τὴν ἄψευστον ἀλήτον άλήθειαν.

W XVII 35—42 (Dieterich, V VIII 8 (Jahrb. XVI. Abraxas S. 196, 7):  $\varkappa \acute{v}\varrho \iota \epsilon \ \tau \~{\eta} \~{s}$  Suppl.):  $\varkappa \acute{v}\varrho \iota \epsilon \ \tau \~{\eta} \~{s} \ \zeta \omega \~{\eta} \~{s} \ldots , o\~{v}$ BELar.

In Pap. Mimaut (L) Zeile 157 (Wessely 1888) wird die Gottheit angerufen: κλῦθί μοι τῶν πάντων δικαιώτατε, ἀληθείας

τάμια δικαιοσύνης.

Weiterhin zählt Klemens auf (I Klem. 35, 2): πίστις ἐν πεποιθήσει, έγκοάτεια <sup>2</sup> έν άγιασμῶ. Man hat damit 2 Petr. 1, 5. 6 verglichen: σπουδήν πάσαν παρεισενέγκαντες ἐπιγορηγήσατε ἐν τῆ πίστει υμῶν τὴν ἀρετήν, ... ἐν δὲ τῆ γνώσει τὴν ἐγκράτειαν, εν δε τη εγκοατεία την υπομονήν; man kann aber ebenso gut an die Aufzählung der verschiedenen durauss im Menschen erinnern, welche Poimandres 3 einläd, mit ihm den Hymnus 7ò εν καὶ τὸ πᾶν zu singen: γνῶσις άγία . . ., σύ μοι ἐγκράτεια ύμνει, δικαιοσύνη μου τὸ δίκαιον ύμνει δι' έμοῦ, . . ύμνει άλήθεια την αλήθειαν . . ., τὸ άγαθὸν άγαθὸν υμνει.

Wie die Eigenschaften der Gottheit im Klemensbriefe als Gaben an den Christen erscheinen, so ist das gleiche Verhältnis in Beziehung auf die πίστις 4 (ἐν πεποιηθήσει c. 35, 2). In Leidens. V VII 17 (Jahrb. XVI Suppl. 765. 807) spricht die Gottheit5: έγω ή πίστις τοῖς ἀνθρώποις ἐκουθεῖσα; im Klemensbrief erscheint der Reflex davon im Christen, wie auch in der Didache 10, 2, wo für γνῶσις, πίστις und ἀθανασία gedankt wird.

4) Über nious in LXX und nious bei Paulus s. Deissmann, Bibel-

studien, Marburg 1895, 74.

<sup>1)</sup> Um die Gabe der δικαιοσύνη bat Crates (δικαιοσύνης μετέχειν) und der Neuplatouiker Apollonius von Tyana s. Henr. Schmidt, Veteres philosophi, quomodo iudicaverint de precibus, 1907, S. 10. 41.

<sup>2)</sup> Entweder als "Enthaltsamkeit" oder "Herrschaft" in einem Zaubergesang der Nekyia Homers aus Pap. Oxyrhynch. 42 s. R. Wünsch, Deisidaimoniaka, Archiv für Religionswissenschaft XII 1909, S. 12.

<sup>3)</sup> Reitzenstein, Poimandres, Leipzig 1904, S. 346, 13 f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) In einer tabella defix. aus Amisos spricht der Zauberer im Namen der Gottheit (Zeile 1 f.): ἐγώ εἰμι ὁ μέγας ὁ ἐν οὐοανῷ καθήμενος; siehe R. Wünsch, Archiv für Religionswiss. 1909, 25. Über έγώ είμι im hellenistischen Isiskult und Johannesevangelium s. Deissmann, Licht vom Osten 1908, 90 f. und Neue bibl. LXX Arbeiten, Neue Jahrb. f. d. klass. Altertum XII Jahrg. 1909, 105.

Die ἐγκράτεια wird nach Klemens ἐν ἁγιασμῷ zu teil, d. i. wohl in der Taufe. Wegen der wörtlichen Berührung ist die Stelle ¹ aus dem Pariser Zauberpapyrus (Zeile 522) anzumerken, in der die Mithrasliturgie benützt ist. Der Sterbliche, der in geheimnisvolle Tiefe eingeweiht werden soll, spricht von sich:

άγίοις άγιασθείς άγιάσμασι.

In I Klem. 61, 1 erbittet die Gemeinde verschiedene Gaben für die Gewalthaber dieser Welt, welche aber in c. 61, 2 auch für alle Menschen erfleht werden: 61, 1: δὸς ὑγίειαν, εἰοήνην, ὁμόνοιαν (letzere beide Worte auch 60, 4), εὐστάθειαν²; 61, 2, δίδως τοῖς νίοῖς τῶν ἀνθωώπων δόξαν καὶ τιμὴν (auch 60, 5) καὶ ἐξου σίαν³ τῶν ἐπὶ τῆς γῆς ὑπαρχόντων. In den Zauberpapyri werden ganz ähnliche Verleihungen von Gaben erwähnt: Leidens. V VIII 8 (Jahrb. XVI, Suppl. 809: οὐ δίδως πλοῦτον, εὐτυχίαν, εὐτεκνίαν, ἰσχύν, τροφάς... Leidens. W XVIII 8 (Dieterich, Abraxas 197, 1 f.): ἀβάσκαντον ἐμοὶ διδοὺς ὑγίειαν, σωτηρίαν¹, δόξαν, νίκην, εὐπορίαν, κράτος, ἐπαφροδισίαν ..., ἐμοὶ δὸς χάριν. V (Jahrb. XVI Suppl. 797, 30) δοῦναί μοι χάριν, ἡδυγλωσσίαν, ἐπαφροδισίαν<sup>5</sup>. Paris 685 (Mithraslit. ed. Dieterich, S. 14 Z. 4): ἐμοὶ δὲ εὐσεβεῖ... ὑγίειαν καὶ σώματος όλοκληρίαν.

Eine ἐξουσία hat nach den Zauberpapyri Gott: Leidens. V V 7 (Jahrb. XVI Suppl. 802): ἔοχου μοι, ὧ δέσποτα, ἔχων

3) Pythagoras verbot, einzeln um ἐξουσία, κάλλος, πλοῦτος zu beten, s. Henr. Schmidt, Veteres philosophi, quomodo iudicaverint de precibus

a. a. O. S. 39.

') Um σωτηρία wurde im Altertum öfters gebetet: Plato, Critias 106 A.; Ziegler S. 38; S. 40 (Pindar); vgl. 52. 56. Vgl. die γνῶσις σωτηρίας,

G. Anrich, Das antike Mysterienwesen a. a. O. 1894, S. 80 f.

¹) Dieterich, Eine Mithrasliturgie, Leipzig 1903, S. 4 Zeile 22 ff. ²) In hymn. orph. XVII 9. 10. wird um εἰοήνη, ἑγάεια gebeten; hym. XIV 12. 14 um εἰοήνη (ἐλλθέ... εἰοήνην κατάγονσα; s. K. Ziegler, S. 27 A. 1); ἐναογῆ ἑγίειαν ἐκιπάμποις, earmen Isylli in honorem Aesculapii conditum, Ziegler 15. 27 A. 1; um εἰοήνη in einer Bitte an Zeus bei Bacchylides, Ziegler S. 31, cf. S. 40 (in Kriegszeiten); bei Aristoph. Thesm., Ziegler S. 13. 42. Um εἰνιγία in hymn. orph. XVII; Ziegler S. 27 A. 1. Vgl. dazu die Stellen bei C. Ausfeld, De Graecor. precation, Jahrb. f. klass. Philol. 28. Suppl. S. 542.

<sup>5)</sup> Gegen den Vorwurf, als hätten die Heiden ihre Götter niemals um Tugend, sondern nur um Gesundheit und irdisches Glück gebeten, s. E. von Lasaulx, Die Gebete der Griechen und Römer im Verzeichnis der Vorlesungen der Julius-Maximilians-Universität in Würzburg, im Sommersemester 1842, S. 7f. Bitten um ἐγάτα siehe bei Henr. Schmidt, Veteres philosophi a. a. O. S. 3. 4. 37.

τὴν ἐξουσίαν, aber auch der Dämon: I Berol. 215: ποὸς πᾶσαν ὑπεροχὴν ἐξουσίας δαίμονος; vgl. Paris. 1193: ἀπὸ πάσης ὑπεροχῆς ἐξουσίας καὶ πάσης ὕβοεως. Eigentümlicherweise gibt es in den Zauberpapyri einen Gott, der die εὐστάθεια (Sap. 6, 26; 2 Makk. 14, 6) haßt:

Leidens. V XI 19 (Jahrb. V XV 21 f.: θεὸν . . . . μασῶντα XVI Suppl. 789.814): θεόν . . , δ οἰχίαν εὐσταθοῦσαν; vgl. Pap. φιλῶν ταραχὰς καὶ μασῶν εὐ- Brit. Mus. XLVI, 122 f.

σταθείας.

In Leidens. W XVII 35 (Dieterich, Abraxas 196, 6) wird die Verleihung der Gaben den Τύχαι καὶ Μοῖφαι zugeschrieben: ἐξ ὧν δίδοται πλοῦτος, εὐκερασία, εὐτεκνία, τύχη, τροφὴ ἀγαθή.

Die Gaben sind aber in Unterordnung unter die jeweilige Obrigkeit geschenkt. Nach I Klem. 60, 4 sollen die Herrscher dem allgewaltigen Namen Gottes ὖπημόους γενομένους und nach 60, 5 die Bürger unter die Obrigkeit sich beugen: ὑποτάσσεοθαι αὐτοῖς. Auch diese Unterwürfigkeit wird als ein eigentliches Geschenk, das erbeten sein muß, aufgefaßt (vgl. Röm. 13, 5; Tit. 3, 1; 1 Petr. 2, 13—16; Ephes. 1, 17. 18; 4, 1—3). Der Gedanke findet sich in den Zauberpapyri auf alle möglichen Verhältnisse angewendet: Brit. Mus. XLVI 175 (Wessely 1888): καὶ ἔσται σοι τὰ δαιμόνια πάντα ὑπήνοα: ebenda Zeile 169: ἵνα μοι ἢ ὑπήκοος πᾶς δαίμων οὐράνιος. I Berol. 272: τοῦτο γὰρ μέγιστον σώματος φυλακτικόν, ἔν ῷ πάντες ὑποτάσσονται. Paris. 3079: καὶ ὑποταγήρεταί σοι πᾶν πνεῦμα, und öfters.

Nach I Klem. 61, 2 erhalten Machthaber und Menschen all das nur durch die Erbarmung¹ Gottes. Die Verleihung dieser Gabe kommt in den Zauberpapyri öfters durch den Imperativ zum Ausdruck (II. Berol. 165):  $\ln 20$   $\ln 10$   $\ln 10$ 

¹) Das Attribut καος ist in der kassischen Literatur oft den Göttern beigelegt: καος θεοί καὶ εὐμενεῖς (Plato, legg. XI 923 B., IV 712 B., Zi egler, S. 14. 33); καος εὐης, hymn. orph. XVII (Ziegler 16. 27 A. 1, cf. S. 28. 38); Theocrit. an die Nymphen: αῖτε μοι καοί τε καὶ εὐμενεῖς τελέθοιεν (Ziegler S. 32); cf. Ziegler S. 58 A. 1. 61. Vgl. ποευμενής bei C. Ausfeld, S. 530. Ziegler S. 39. 52. bei Aeschyl. An Apollo κεως Sophocles, Electra 1376 (Ziegler S. 42). Vgl. Die Emendation einer Fluchtafel aus Maestricht durch Fr. Vollmer, mit dem Wunsch βοήθει κίεως s. R. Heim, Incantamenta magica graeca-latina in Jahrb. für klass. Philol. XIX Suppl. 1893, S. 567 Nachtrag von Skutsch.

Zeile 260 erhielt sie die Form: ἐπάκουσόν μου κύριε ἐμοῦ

τοῦ . . . ίλεως καὶ ἀσμένως.

In I Klem. 59, 2 führt Klemens verschiedene Gaben auf die Mittlerschaft Christi zurück, wovon wir bereits eine angeführt haben, die Überführung der Menschen von der Unwissenheit zur Kenntnis seines ruhmvollen Namens, welche (c. 59, 3) weiterhin präzisiert wird: ἀνοίξας τοὺς δφθαλμοὺς τῆς καρδίας ῆμῶν εἰς τὸ γινώσκειν σε. Klemens spricht hier von geistigem Augenöffnen. Manche Zauberpapyri entnahmen aus den Einweihungszeremonien der Mysterien, in denen Ver- und Enthüllung der Augen vorkommt, dasselbe Bild: Paris. 1104: μετὰ τὸ εἰπεῖν τὴν φωταγωγίαν ἄνοιξον τοὺς δφθαλμοὺς καὶ ὄψει τὸ φῶς τοῦ λύχνου (cf. Paris. 1107)¹. Wahrscheinlich hat schon Ephes. 1, 17 f. auf einen ähnlichen Vorstellungskreis bezug genommen.

Die weiteren Worte (I Klem. 59, 2), daß der Mensch durch Christus aus der Dunkelheit ans Licht gebracht werde (ἀπὸ σχότους εἰς φῶς) hat in den Zauberpapyri natürlich keine Parallele, die beiden Begriffe werden in anderer Beziehung verbunden: z. B. in der Fluchtafel von Hadrumet (Audollent, Defixion. tabellae 242 Zeile 13—14) δ θεὸς δ φοτίζων καὶ σχοτίζων τὸν κόσμον. Paris. 2243 findet sich folgender Ausruf:

γαῖοε ἱερὰ αὐγὴ ἐκ σκότους εἰλημμένη.

Wir kommen noch zum Schlusse auf die Wundertaten Gottes im Alten Testamente zu sprechen, deren Schilderung ebenfalls in das altchristliche Dankgebet einbezogen war. P. Drews hat die hierher gehörigen Partien aus dem I Klemensbriefe c. 9—12 herausgestellt und sie mit ähnlichen Schilderungen im Hebräerbriefe c. 11, bei Justin, dialog. c. Tryph. c. 19. 131. 139 und dem S. Buch der apostolischen Konstitutionen c. 12 verglichen.

Wir kennen aus den Zauberpapyri nur jenes Beschwörungsgebet des Paris. 2997—3086, das solche Wundertaten Jao's am israelitischen Volke anführt, daneben die Fluchtafel aus Hadrumet<sup>2</sup> (Audollent Nr. 271, S. 373), die aber nur mit einem Satze auf die Zerteilung des Meeres (Exod. 14, 16) bezug nimmt.

Was Dieterich als Hymnus der Therapeuten auf Grund fälschlicher Interpretation der philonischen Stelle auffaßte, als ob sie die Errettung Israels am roten Meere besungen hätte, erwies sich als nicht stichhaltig.

es sich als ment stiennattig.

2) R. Wünsch, Antike Fluchtafeln, S. 22, Zeile 12.

<sup>1)</sup> Vgl. in der Mithrasliturgie, ed. Dieterich 1903, S. 10 Z. 3. 19

Aus der angeführten christlichen Zauberliteratur haben sowohl die Cypriangebete in allen sprachlichen Formen, sowohl die lateinische, als auch die griechische und arabische Fassung<sup>1</sup>, eine gewisse Gruppe von alttestamentlichen Wundertaten zu ihrem wesentlichen Bestande, ebenso der oben mitgeteilte Abschnitt des Gregoriusgebetes. Wir sehen von der Verschiedenheit der Versionen der Cypriangebete ab, und nehmen die griechische<sup>2</sup> als Vergleichungsmaterial mit den Apost. Konstit. VIII 12; dabei finden wir, daß beide Dokumente, und ganz ähnlich die Gregorios-Gebete fast dieselbe Anordnung der Geschehnisse enthalten, letztere zwei nur in ganz kurzer Fassung. Eine Nebeneinanderstellung gibt folgendes Bild:

| AK VIII 12,16ff. | Gr. Cypriangeb.    | Gregoriosgeb.              |  |  |  |
|------------------|--------------------|----------------------------|--|--|--|
|                  |                    | [Noe]                      |  |  |  |
| Adam             | Adam               | Adam                       |  |  |  |
| Abel-Kain        | Abel               | Kain u. Abel               |  |  |  |
| Seth             | Seth               |                            |  |  |  |
| Enos             | Enos               |                            |  |  |  |
|                  | Job                |                            |  |  |  |
| Enoch            | Enoch              | Enoch                      |  |  |  |
| Noe              | Noe                | siehe oben.                |  |  |  |
|                  |                    | [Engelsturz (Genes. 6, 2)] |  |  |  |
| Sodoma-Lot       |                    | Sodoma-Lot                 |  |  |  |
| Abraham          | Melchisedech       | Abimelech                  |  |  |  |
| Melchisedech     | Abraham            |                            |  |  |  |
| Isaak            | Isaak              | Isaak                      |  |  |  |
| Jakob            | Jakob              | Jakob                      |  |  |  |
|                  |                    | [Esai]                     |  |  |  |
| Moses, Ägypter   | Joseph in          | Joseph in Ägypten, Moses   |  |  |  |
| , 0,1            | Ägypten            | 1 001                      |  |  |  |
| Chananäer        | Moses, Aaron       | Og König, Sion, Israël,    |  |  |  |
|                  | ,                  | Chananäer                  |  |  |  |
|                  | Jesu Nave u. s. f. | Jesu Nave.                 |  |  |  |
|                  |                    |                            |  |  |  |

Es ist in allen drei Dokumenten dieselbe Reihe eingehalten; nur ist sie bald da, bald dort vollständiger, d. h. die einzelnen

Yon mir herausgegeben im Oriens christianus 1903. S. 314, Zeile 4.
 10; besonders S. 316 Zeile 15 ff.; S. 318, 118; S. 319 Zeile 8. 18. 20. 22.

<sup>1)</sup> Karl Michel, Gebet und Bild in frühchristlicher Zeit, Leipzig 1902, S. 53 hat die in jüdischen wie ihm bekannten christlichen Gebeten angeführten Begebenheiten zusammengestellt; darunter auch die in der oratio Severi der passio Philippi erwähnten (vgl. S. 25 A. 2) und jene in der von A. Vassiliev mitgeteilten oratio in infirmos (S. 24 f. 53).

Begebenheiten dem A. T. entsprechend genauer aufzählend. Dieselbe Ordnung halten auch I Klem. c. 9-12, Hebr., Justin ein, welche aber ebenfalls nicht Vollständigkeit in der Heranziehung aller Geschehnisse anstreben. Drews1 vermutete, daß diese frühesten Zeugen der Typus einer liturgischen Grundschrift seien, in der bereits all diese Beispiele aufgezählt gewesen wären; er setzt letztere ungefähr ins Jahr 80. Es scheint uns dies nicht ganz sicher zu sein. Wir glauben vielmehr, daß eine kurz gefaßte Geschichte des A. T.² diese denkwürdigsten Ereignisse enthielt, welche von selbst zur Verwendung im Gebet sich nahelegten; ähnlich wie ja Klemens höchstwahrscheinlich Handbücher gewisser Glaubeus- und Sittenwahrheiten sich zu Nutzen machte 3. Die Gleichheit einiger Worte bei der sonst so großen Verschiedenheit der stilistischen Wiedergabe in den einzelnen Schriften geht auf die LXX zurück; dabei darf man annehmen, daß spätere Schriftsteller sich auf frühere, die schon die Begebenheiten in den Bereich ihrer Schriften aufnahmen, stützten, wie dies bezüglich des I. Klemens- und Hebräerbriefes \* möglich war, welche lange Zeit hindurch in den christlichen Gemeinden gelesen wurden.

Doch wollen wir nur die Parallelen aus dem Beschwörungsgebet des Paris. Z. 2997 f. herausstellen<sup>5</sup>. V. 3054 wird der Durchzug der Israeliten durch das rote Meer erwähnt in einer Form, die mit den Parallelerzählungen in Hebr. 11, 29; Justin, dialog. c. 131 und Ap. Konst. VIII 12, 12 nichts gemein hat. I Klem. 9—12 tut dieser Begebenheit nicht Erwähnung. Aber auch die drei genannten christlichen Zeugen stimmen unter sich

<sup>1)</sup> Untersuchungen über die sog. Klementinische Liturgie im VIII. Buch der apost. Konstitutionen [Studien zur Geschichte des Gottesdienstes und gottesdienstlichen Lebens II. u. III. Heft] Tübingen 1906 S. 34. 38 ff. Er spricht allerdings auch nur von einer Möglichkeit.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die griech. Cypriangebete (Oriens christ. III 1903 S. 316) geben eine weitere Reihe nach Jesus Nave: Samuel, Japheth, 12 Stämme Israels, Elias, Elisaeus, Jonas, Daniel, Salomon u. s. f. (S. 318, 319).

<sup>3)</sup> R. Knopf, Der erste Klemensbrief. [T. u. U. N. F.V] Leipzig 1901, 184 f.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Drews S. 33: Wörtliche Übereinstimmungen zwischen Hebr. und Ap. Konst., S. 37 zwischen Justin und Ap. Konstit. in solchen Partien. S. 39 zwischen I Klemens und Justin. Vgl. S. 24f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Die wenigen Anspielungen in Pap. Brit. Mus. XLVI Z. 113 f. auf die Wunder in der Wüste (Wasser, Manna, Trockenheit des Meeres oder des Jordan) und Befreiung aus Pharaos Hand sind sehr dürftig gegeben. Wessely, Denkschriften der Akad. der Wissensch. in Wien 1888, S. 129 ff.

wörtlich nicht überein. Der Vers 3054 lautet: καὶ ἐουθοά θάλασσα ἢνώδευσεν Ἰσοαὴλ καί ἐστιν (Hs καὶ ἔσται) ἀνόδευτος.

Die Erzählung von der wandernden Feuersäule und Wolke (Exod. 13, 21), welche Israel den Weg in der Wüste zeigten, Paris. 3033<sup>1</sup>, hat mit Justin, dial. 131, 11 und Ap. Konstit. VIII 12, 12, sprachlich keine Verwandtschaft.

Paris. 3035 erwähnt noch die Befreiung des Volkes aus dem Frohndienst Pharaos <sup>2</sup> (Exod. 1, 11): καὶ ὁνσάμενον αὐτοῦ τὸν λόγον (wohl λαόν) ἔογον Φαραώ, und die Verhängung der zehn Plagen über Pharao (Exod. 7 f.): καὶ ἐπενέγκαντα ἐπὶ Φαραὼ τὴν δεκάπληγον.

Die Bleitafel von Hadrumet (Zeile 12) gibt noch in entstellter Form <sup>3</sup> Exod. 14, 16 wieder; Paris. 3053 berichtet Jos. 3, 13 ff.: Ps. 113 (114), 3 also: δοκίζω σε μέγαν θεὸν Σαβαώθ,

δι' δν δ Ἰορδάνης ποταμός άνεγώρησεν είς τὰ δπίσω.

Zur Beleuchtung der religionsgeschichtlichen Stellung des altehristlichen Dankgebetes sei noch auf Philo hingewiesen, in dessen Erörterungen über Nützlichkeit und Inhalt der εὐχαριστία sich die meisten Gedanken, die wir bei Klemens treffen, schon finden. Der Dank erstreckt sich nach dem ein halbes Jahrhundert früher schreibenden alexandrinischen Juden auf die Weltschöpfung mit ihren Teilen, wie Himmel, Sonne, Mond, Planeten, Fixsterne, Erde mit allen Lebewesen und Pflanzen mit dem Meer und den verschiedensten Gewässern; auch auf den Wechsel der Jahreszeiten; auf die Menschheit nach Geschlechts- und Rasseunterschieden, auf die körperlichen und geistigen Fähigkeiten des Einzelmenschen.

An einer andern Stelle <sup>5</sup> spricht zwar Philo vom jüdischen Opfer, das ὑπὲρ εὐχαριστίας geschlachtet wurde; aber der dabei ausgesprochene Gedanke, man müsse Gott, τὰ ἀγαθὰ δωρούμενον <sup>6</sup>, dankend preisen für die εὐεργεσίαι, ᾶς ἀπαύστως καὶ ἀδιαστάτως

2) Dieterich, Abraxas S. 139 Zeile 24.

b) de victimis c. 3 (ed. Cohn V 41 Zeile 14 ff.).

<sup>1)</sup> Vgl. dazu Deissmann, Licht vom Osten S. 187 A. 7.

³) Deissmann, Bibelstudien S. 38 f. R. Wünsch, Antike Fluchtafeln 1907 [Kleine Texte für. theol. Vorlesungen und Übungen, Heft 20] S. 22: τὸν διαστήσαντα τὴν ῥάβδον ἐν τῆ θαλάσση (sic).

<sup>4)</sup> Beide, Philo de special, legib. (de victimis c. 6; ed. Cohn vol.V S. 50 Zeile 20) und Klemens (19, 3) wenden sich zur würdigen Danksagung an die διάτοια.

<sup>6)</sup> de victimis c. 9 (ed. Cohn V 55 Zeile 2f.). Zu den Gaben rechnet Philo hier ein ruhiges, glückliches und langes Leben.

δ θεὸς τῷ γένει τῶν ἀνθρώπων χορηγεῖ, war in dieser allgemeinen Form auch für die Christengemeinde jederzeit brauchbar. Die Art und Weise des Dankes könne bestehen in Vurois, εὐδαιμοτισμοῖς, εὐχαῖς, θυσίαις τε καὶ ταῖς ἄλλαις εὐχαοιστίαις. In einer Umgebung heidnischer und jüdischer verwandter literarischer Denkmäler scheint das Gebet im Klemensbriefe an Originalität zu verlieren; weder der Inhalt noch die Form ist neu. Es erscheint als Glied eines Typus, der die Allmacht der Gottheit in der Schöpfung wie in der Erhaltung des Geschaffenen, in der Bestimmung des Menschenloses und der Beherrschung aller Lebewesen zum Ausdruck brachte, um ihre Hilfe, Gnade und Mitwirkung zu diesem oder jenem Ziele zu erflehen. All diese Gedanken und Bitten haben wir in Gebeten der Zauberpapyri, des Alten Testaments und bei Philo angetroffen. Auch der Wortschatz des Gemeinde- und Dankgebetes erhebt sich nur selten über den der LXX. Eine Abhängigkeit von heidnisch-ägyptischen Quellen dürfte für den Römer Klemens ausgeschlossen sein. Der wesentlichste Unterschied zu den außerchristlichen Gebetsreihen liegt darin, daß bei Klemens dem einen lebendigen und zwar durch Christus geoffenbarten Gotte die Lobpreisungen und Bitten gelten, durch welchen auch die Gaben verliehen werden 1.

Da der Brief in Korinth und allen möglichen Christengemeinden zur Vorlesung kam, was auch die Übersetzungen <sup>2</sup> dartun, so bürgerte sich sein Gebet als Grundlage der Dankund Fürbittgebete in den christlichen östlichen und westlichen Liturgien ein, um in ihnen eine Weiterentwicklung zu erfahren.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl. A. Harnack, Der erste Klemensbrief a. a. Ó., Sitzungsberichte der kgl. preuß. Akad. der Wiss. 1909, 45 f. 49 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die neuest herausgegebene altkoptische Übersetzung durch Karl Schmidt, T. u. U. III. Reihe, Bd. 2 [32 der ganzen Reihe] Heft I, 1908.

# Register.

## 1. Schrift- und Väterstellen.

| Genes. 1, 4 34                       | 1 Kon. 11, 5.11 10         |
|--------------------------------------|----------------------------|
| 17 34                                | II Paral. 12, 6 27         |
| 20. 21. 25 f 20 A. 1; 36             | Tobias 3, 2 27             |
| $3, 2 \dots 20 A. 7$                 | Judith 9, 11 29            |
| 4,5 20 A. 8                          |                            |
| 5, 24 · · · · 20 A. 9                |                            |
| 6, 2 · · · · 20 A. 4. 6. 10          | Job 5, 10 21 A. 9          |
| 7 20 A. 4. 6.                        | 11 30                      |
| 7, 1 19 A. 9                         | 10, 12 28                  |
| 8, 2 19 A. 9                         | $28, 25 \dots 35$          |
| 9 20 A. 4. 6                         | 34, 23 28                  |
| 10 20 A. 4. 6                        | 38, 11 35                  |
| $10, 11 \dots 5$                     | 35 21 A. 9                 |
| 14, 17 26                            | Ps. 18, 7 20 A. 2          |
| 19, 24 20 A. 10                      | 24, 2 19 A. 6              |
| 26.30 20 A. 13                       | 10 19 A. 4                 |
| 20, 9. 14 20 A. 13                   | 32, 6 19 A. 6; 34          |
| 21, 5 20 A. 14                       | 13 28                      |
| 22, 3 20 A. 14                       | 46, 6 20 A. 2              |
| 24, 16 26                            | 50 (51) 38                 |
| 25, 20—31 20 A. 15<br>27, 2 20 A. 16 | 74, 15 21 A. 6             |
|                                      | 78, 13, 14 5               |
| •                                    | 88, 12, 13 31              |
| Exod. 2,5 20 A. 17                   | 92 (93), 4 19 A. 4         |
| 5 20 A. 17                           | 97, 4 20 A. 2              |
| 7 50                                 | 103 (104), 8 21 A. 11      |
| 13, 21 5; 50                         | 27-29 21 A. 13             |
| 14, 10 21 A. 2                       | 32 21A.5;20A.2             |
| 16 47; 50                            | 68 4                       |
| 21. 22 5                             | 114, 3. 5 · · · 5; 50 f.   |
| 23 21 A. 2                           | 135, 6 34                  |
| 30 21 A. 2                           | 143(144),15—16 21 A. 6. 13 |
| 16, 4 · · · · · 21 A. 13             | 146,8 21 A. 9              |
| 17 21 A. 13                          | 148, 9 19 A. 10            |
| Num. 16, 22 27                       | Proverb. 3,34 19 A. 2      |
| 27, 16 27                            | 8, 29 19 A. 6; 34          |
| = 1,                                 | Sap. 7, 17 32              |
| Josua 2, 18 21 A. 1                  | 11,6 35                    |
| 3, 10 21 A. 1<br>13—17 5; 50         | 13,1 16; 28                |
| 13-17 5; 50                          | 20,2                       |
|                                      |                            |

| Sir. 16, 18. 19 28            | Hebr. 10, 11 23                       |
|-------------------------------|---------------------------------------|
| 29 21 A. 5                    | 11,1 21 A. 2; 28; 47                  |
| 43, 29, 30 27                 | 4 20 A. 8. 9                          |
| Jsa. 6, 3 25, 30, 31          | 7 20 A. 6                             |
| 13, 11 19 A. 3                | 8 20 A. 14<br>29 49                   |
| 40, 12 19 A. 7                | 29 49                                 |
| 42, 5 19 A. 6; 34             | 1 Petr. 2, 13—16 46                   |
| 64, 4 30 A. 5                 | 4,5 18 A. 9                           |
| 65, 2 30 A. 5                 | 2 Petr. 1, 5, 6 44                    |
| Jerem. 2, 13 35 f.; 43        |                                       |
| 4, 13 21 A. 5                 | Jud. 20 24                            |
| 10, 12 19 A. 6; 34            | Apok. 15,4 23                         |
| 38, 37 19 A. 5                | 17, 14 23                             |
| 46, 36 4                      | 19, 16 23                             |
| 51, 16 21 A. 10               | Didache c. 9 u. 10 22; 40; 42         |
| Daniel 7, 10 30               | 10, 2 40; 41; 42; 44                  |
| Amos 4, 13 31                 | 3 23. 28                              |
| Zachar. 4, 10 21 A. 5         | 4 40                                  |
| Nah. 1,4 21 A. 6              | 5 39                                  |
| 2 Makk. 1, 24 f 16. 23, 38 A. | 3 Herm. mandat. I 1 22                |
| 3, 39 28                      | vis. 1 3, 4 19A.6;22;31;              |
| 7, 35 28                      | 32; 33; 34                            |
| 13, 4 23                      | III 3,5 23                            |
| 3 Makk. 2, 2 f 16             |                                       |
| 2, 21 28                      | 1 Klem. 1,1 23<br>9,3 20 A. 9; 47; 49 |
| $5,85 \dots 23$               | 4 20 A. 6                             |
| 6, 2 38 A. 3                  | 10.7                                  |
| 9 38 A. 5                     | 11,1 20 A. 10                         |
| 12 38                         | 20, 1. 2.3 33; 34                     |
| 4 Makk.18, 11 20 A. 8. 14. 1  | 6 4.5 19A.10;33;36                    |
| Mt. 4, 23 19 A. 1             | 6. 8. 10 33; 35<br>11 18 A. 9; 22;    |
| 9, 35 19 A. 1                 | 11 18 A. 9; 22;<br>23; 27             |
| 10, 1 19 A. 1                 | 32, 2 18 A. 9; 22; 23                 |
| 19, 17 28                     | 3 32; 33; 34; 35                      |
| Mk. 5,318 A. 6                | 3b 19 A. 6                            |
| 9, 43 18 A. 6                 | 34. 5. 7 30 A, 5; 37 A.1              |
| 10, 18 28                     | 35,1 39; 40; 43                       |
| ,                             | 244                                   |
|                               | 3 23. 24<br>36, 40 40 A. 2            |
| 4, 13 18 A. 6<br>18, 19 28    | 36, 40 40 A. 2<br>50 29 A. 3          |
| 23, 43 20, 7                  | 59, 1 27; 39; 40; 41                  |
|                               | 2 4. 23; 37; 47                       |
| Joh. 6, 48, 49, 58, 40        | 3 18 A. 8; 19 A.                      |
| Apg. 17, 18, 24 22 A. 2       | 3; 20 A. 4; 22; 24; 26;               |
| Rom. 13, 5 46                 | 28; 29; 30; 31; 32; 47                |
| I Kor. 15, 18 39 A. 2         | 4 37; 38<br>60, 1 22.27, 28, 31.      |
| Ephes. 1, 17 f 46, 47         | 60, 1                                 |
| 4,1-3 46                      | 3 22; 39                              |
| I Tim. 6, 16 18 A. 4          | 4 46                                  |
| Tit. 3, 1 46                  | 5 45. 46                              |

| I Klem. 61, 1. 2 | Justin II Apol. 7, 2 20 A. 6<br>Johannesakten c. 109 43<br>Origenes c. Cels. IV 34 21 A. 2<br>Constit. apost. VIII 12 19 A 10.<br>14; 20 A. 6. 8 . 9. 10;<br>21 A. 2; 40; 47; 48;<br>49; 50 |
|------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

### 2. Benützte Papyri und Handschriften.

Berlin: Pap. Berol. I magica.

Ausgabe: G. Parthey, Zwei griechische Zauberpapyri des Berliner Museums, Abhandlungen der kgl. Akademie der Wissenschaften zu Berlin (philol.-hist, Abhandlungen), Berlin 1866, S. 109 ff., 150 ff.

| Zeile | 29   |     |     |     |    | . 25             |
|-------|------|-----|-----|-----|----|------------------|
|       | 88   |     |     |     |    | . 27             |
|       | 90 - |     |     |     |    | . 38             |
|       | 101  |     |     |     |    | . 13; 38         |
|       | 129  |     |     |     |    | . 35             |
|       | 163  |     |     |     |    | . 18 A. 2; 23    |
|       | 192  |     |     |     |    | . 42             |
|       | 198  |     |     |     |    | , 24             |
|       | 207  | Ĭ   | Ĭ   |     | Ť  | . 31. 32         |
|       | 208  | •   | Ĭ.  |     | •  | . 19 A. 4        |
|       | 231  | i   | •   |     |    | . 37             |
|       | 235  | •   | •   | •   | •  | . 36             |
|       | 259  | •   | •   | •   | •  | . 28             |
|       | 272  | :   | •   | •   | •  | . 46             |
|       | 302  | •   | •   | •   | •  | . 46             |
|       | 303a | •   | •   | •   | •  | . 29             |
|       | 304  | •   | •   | •   |    | . 46             |
|       | 309  | •   | •   | •   | •  | . 18 A. 1        |
|       |      | •   | •   | •   | •  |                  |
|       | Pap  | . E | 3er | ol. | II | magica.          |
| Zeile | 53   |     |     |     |    | . 23             |
|       | 101  |     |     |     |    | . 13;32;33A.2    |
|       | 109  |     |     |     |    | , 25             |
|       | 115. | 120 | 6   |     |    | . 41             |
|       | 127  |     |     |     |    | . 40; 42         |
|       | 148  | Ĭ.  | į.  |     | Ĭ. | . 24 A.5; 25 A.3 |
|       | 165  |     |     | į.  |    | . 38; 46         |
|       | 100  |     |     |     |    |                  |

Grottaferrata: Cryptoferrat. gr.  $\Gamma \beta$  IV fol. 50 . . . . . . . . 17f. Leiden: Pap. Leidens, J 384 (= V).

Ausgabe: Alb. Dieterich, Papyrus magica musei Lugdunensis Batavi

quam C. Leemans edidit in papyrorum Graecarum tomo II, Jahrbücher für klassische Philologie, herausgegeben von Alfr. Fleckeisen, XVI Supplementband, Leipzig 1888, 747—829.

| υ. | II   | 24  |     |   |   | 39 A. 4                |
|----|------|-----|-----|---|---|------------------------|
| Ι. | III  | 6   |     |   |   | 13                     |
|    |      | 14  |     |   |   | 35                     |
|    |      | 19  |     |   |   | 41; 42                 |
|    |      | 20  |     |   |   | 40                     |
|    | V    | 7   |     |   |   | 45                     |
|    |      | 31  |     |   |   | 18 A. 6: 27            |
|    |      | 32  |     |   |   | 30<br>27<br>3          |
|    | VI   | -8  |     |   |   | 27                     |
|    |      | 17  |     |   |   | 3                      |
|    |      | 36  |     |   |   | 24 A, 5                |
|    | VII  | 6.  | 8   |   |   | 11; 19 A. 9; 27        |
|    |      | 11  |     |   |   | 19 A. 3; 30            |
|    |      | 13  |     |   |   | 35                     |
|    |      | 17  |     |   |   | 44                     |
|    |      | 18  |     |   |   | 26 A. 5                |
|    |      | 19  |     |   |   | 18 A. 4; 25 A. 3       |
|    |      | 20. | 22  |   |   | 25 A, 3                |
|    |      | 26  |     |   |   | 29                     |
|    |      | 27  |     |   |   | 35 A 1; 36             |
|    |      | 32  |     |   |   | 23; 25; 32             |
|    |      | 34  | . • |   |   | 35                     |
|    |      | 36  |     |   |   | 18 A. 1; 23            |
|    | VIII |     |     |   |   | 21 A. 6; 32            |
|    |      | 3   |     |   |   | 22; 32; 34             |
|    |      | 8   |     |   |   | 12; 44; 45<br>27<br>83 |
|    |      | 9   |     | ٠ | ٠ | 27                     |
|    |      | 14  |     | ٠ | ٠ | 88                     |
|    | IX   | 3   |     |   |   | 25 A. 3                |
|    |      | 21  |     | ٠ |   | 38                     |
|    | X    | 6   |     |   |   | 35                     |
|    | XI   | 19  |     |   | ٠ | 46                     |
|    | XII  | 15  |     |   |   | 40                     |
|    | XV   | 21  |     | ٠ |   | 46                     |
|    |      |     |     |   |   |                        |

#### Pap. Leidens J 395 (= W).

Ausgabe: Alb. Dieterich, Abraxas, Studien zur Religionsgeschichte des späteren Altertums, Leipzig 1891, 167-205 (C. Leemans, Papyri Graeci musei antiquarii publici Lugduni Batavorum II 1885).

| col. | TI      | 18     |     |   | , 8                |
|------|---------|--------|-----|---|--------------------|
| .01  | 11      | 19     | •   | • | . 29. 31           |
|      |         |        | •   | • |                    |
|      |         | 20     | •   | • | . 33; 34           |
|      | III     | 4      | ٠   |   | . 18 A. 7; 23; 25  |
|      | IV      | 12     |     |   | . 8; 34            |
|      | VI      | 44     |     |   | . 34 A. 1          |
|      | VII     | 7      |     |   | . 18 A. 4; 30; 33  |
|      |         |        |     |   | A. 1               |
|      |         | 10     |     |   | . 25               |
|      |         | 14     |     | • | . 28               |
|      | 37777   | 17     | •   |   | 90                 |
|      | VIII    | 17     |     | • | . 32               |
|      |         | 22     |     | • | . 34 A. 1          |
|      |         | 25     |     |   | . 37; 38           |
|      | XI      | $^{2}$ |     |   | . 8; 34            |
|      | XIII    | 24     |     |   | . 8                |
|      |         | 26     |     |   | . 29. 31           |
|      |         | 271    | f.  |   | . 33; 34           |
|      | XIV     | 6. 2   |     |   | . 18 A. 7; 23; 25; |
|      | 27.1 A  | 0. 2   |     | • | 29; 30; 42 A. 2    |
|      |         | 42     |     |   | . 18 A. 7          |
|      | 37.57.1 |        | •   | • |                    |
|      | XVI     | 1      | ٠   | ٠ | . 8. 9             |
|      | XVII    | 5      | ٠   |   | . 32               |
|      |         | 13     |     |   | . 8; 35 A. 1       |
|      |         | 25     |     |   | . 28; 32           |
|      |         | 35 -   | -4  | 0 | . 27; 31; 33; 41;  |
|      |         |        |     |   | 44; 46             |
|      | XVIII   | 8      |     |   | . 45               |
|      | XIX     | 7-     | -10 | ) | . 31               |
|      | XXIII   |        | 1,  | , | . 6                |
|      | XXIV    |        | •   | • | . 36               |
|      | AAIV    | 1      |     |   | . 90               |
|      |         |        |     |   |                    |

#### London: Pap. Brit. Mus. XLVI.

Ausgabe: C.Wessely, Griechische Zauberpapyrus von Parisund London, Denkschriften der kaiserl. Akademie der Wissenschaften zu Wien, philos. hist. Klasse XXXVI. Bd. 1888, Abhandlungen von Nichtmitgliedern S.127—139. (Nuraushilfsweise wurde herangezogen die Ausgabe von F. G. Kenyon, Greek Papyri in the British Museum, vol. I 1893, Facsimileausgabe dieses Papyrus besorgt von Edw. Scott, Greek Papyri of the British Museum Facsimiles, London 1893, plate 36—49).

| Zeile | 99 .    |   |   |    |    | 14      |
|-------|---------|---|---|----|----|---------|
|       | 100 .   |   |   |    |    | 34      |
|       | 109 f.  |   |   |    |    | 14      |
|       | 113 .   |   |   |    |    | 49 A. 4 |
|       | 122 .   |   |   |    |    | 46      |
|       | 140 .   |   |   |    |    | 38      |
|       | 149 .   |   |   |    |    | 27      |
|       | 175 .   |   |   |    |    | 46      |
|       | 176 .   |   |   |    |    | 9       |
|       | 414 ff. | · |   |    | Ċ  | 9 f.    |
|       | 473 f.  |   | Ī |    |    | 9 f.    |
|       | 476 .   |   |   | Ĭ. | Ĭ. | 33      |

Pap. Brit. Mus. CXXI.

Ausgabe: C. Wessely, Neue griechische Zauberpapyri in Denkschriften der kaiserl. Akademie der Wissenschaften zu Wien. philos. histor. Klasse XLII Bd. 1893. II. Abhandlung S. 1-55. F. G. Kenyon vol. I 1893; Facsimile-Ausgabe 1893, plate 51-65.

| Zeile | 260  |   |   |   |    |   | 23         |
|-------|------|---|---|---|----|---|------------|
|       | 270  |   |   |   |    |   | 32         |
|       | 277  |   |   |   |    |   | 18 A. 8    |
|       | 332  |   |   |   |    |   | 24 A. 5    |
|       | 358  |   |   |   |    |   | 29         |
|       | 360  |   | i | Ċ | i  | i | 29         |
|       | 396  | • | • | Ĭ | Ĭ. | Ĭ | 26 A. 5    |
|       | 500  | • | : | • | ٠  | • | 28         |
|       | 505  | • | • | • | ٠  | • | 39 A. 6    |
|       | 514  | • | • |   | •  | • | 14         |
|       | 527  | • | • | • |    | • | 23         |
|       | 538  | • | • | • | •  | • | 12 A. 2    |
|       | 560  | • |   | • | •  | • | 8 A. 3; 38 |
|       | 581  | • | • | • | •  |   | 29         |
|       | 676  | • |   | • | •  | • | 23         |
|       |      | • | • |   | •  | • |            |
|       | 700  | ٠ |   | • | ٠  |   | 19 A. 4    |
|       | 756  |   | ٠ | ٠ | ٠  | ٠ | 37         |
|       | 894  | • | • | ٠ | •  | ٠ | 26 A. 2    |
|       | 948  |   | ٠ | • | ٠  | ٠ | 14 A. 2    |
|       | 1029 |   |   |   |    | ٠ | 32         |
|       | 1030 |   |   |   |    |   | 18 A. 2    |

Pap. Brit. Mus. CXXII.

Ausgabe wie bei Pap. CXXI; nur S. 55-60; Facsimile-Ausgabe plate 66. 67.

| Zeile | 1.    |  |  | .8      |
|-------|-------|--|--|---------|
|       | 14 f. |  |  |         |
|       | 29 .  |  |  |         |
|       | 34 .  |  |  | 18 A. 7 |

Mailand: Cod. Ambros. gr. 709 S. 17 A. 1.

| Paris. Cod. Paris. gr. 2316         | Zeile 1653 27                      |
|-------------------------------------|------------------------------------|
|                                     | 1665 27                            |
| 16 A. 7; 19 A. 5; 21 A. 6.          |                                    |
| Pap. Paris. 174.                    | 1862 36                            |
|                                     | 1953 27                            |
| Ausgabe: C.Wessely, Griechische     | 2036 28                            |
| Zauberpapyrus a. a. O. 1888, 44126. | 2175 40                            |
| Zeile 63 19 A. 5                    | 2196 23                            |
|                                     | 2264 29; 36                        |
|                                     | 2317 29; 36                        |
| $225 \dots 24$                      | 2536 19 A. 7                       |
| 243 23                              | 2721 29                            |
| 245 19 A.5; 34                      | 2768 24 A. 1                       |
| 255 23                              | 0700                               |
| 26032                               | 2189 47; 49                        |
| 262 24                              | 000=0                              |
| 290 36                              | 3007 f 4                           |
| 328 39                              | 3019 3                             |
| 381 41 A. 3                         | 3027 24 A. 5                       |
| 476 42                              | 3028 25                            |
| F00 45                              | 3033 5; 50                         |
| 420                                 | 3035 39; 50                        |
|                                     | 3052-3058 5                        |
| 207                                 | 3054 49                            |
|                                     | 3060 4                             |
| 777 32                              | 3079 46                            |
| 851 25 A. 3                         | 3080 5                             |
| 930 f 9: 32                         | 3084 5                             |
| 988 10                              | 3124 46                            |
| 993 27                              | 3165 ff 10                         |
| 1011 10                             | 0100111 1 1 1 1                    |
| 1012 24 A. 1                        | Papyrus Mimaut (Louvre 2391).      |
| 1024 27                             |                                    |
| 1026 24 A. 1                        | Ausgabe: C. Wessely ebenda         |
| 1040 18 A. 9                        | 139-148.                           |
| 1048 18 A. 9; 27                    | Zeile 157 44                       |
| 1065 41 A. 3                        | 100                                |
| 1068 26                             |                                    |
| 1104, 1107 47                       |                                    |
| 1115 12                             | 242 ff 13                          |
| 1135 12                             | $\frac{257}{100}$ $\frac{13}{100}$ |
| 1146 12; 19 A. 5                    | 260 47                             |
| 1147 19 A. 9                        | 270 13; 41                         |
| 1167 f                              | 276 13                             |
| 1202 19 A. 4                        | 28013                              |
| 1202                                | 282 22; 41                         |
| 1203 19 A. 4<br>1210 19 A. 5        | 295 ff 41                          |
| 1000                                | 305 13                             |
|                                     | 316 13                             |
| 1238 18 A. 6                        | Wien: Pap. magica Wesselv . 3      |
| 1293 34                             | Wien: Pap. magica Wessely . 3      |
| 1345 29                             | R 1 (Ausgabe: C. Wessely, Neue     |
| 1347 26 A. 1                        | griechische Zauberpapyri a. a. O.  |
| 1353 29                             | 1893).                             |
| $1369 \dots 29$                     |                                    |
| 1459                                | Zeile 6 31                         |
| 1598 f 10                           | 42 26                              |
| 1606 35 A. 1                        | R 2 Zeile 7 39                     |

#### 3. Namen und Sachen.

Abaoth, Gett 15 Abel 48 Abrahams, Isaaks und Jakobs Gott 15; 25 Abraxas 8

Adam 48 Alexander Tralles 20 A. 13

Amherst Papyri 43 Amisos, Silber-Fluchtafel 18 A. 7;

24; 44 A. 5 Anrich, G., 25 A. 3; 45 A. 4 Auubis, ägypt. Gottheit 3; 29 A. 2

Aoth, Gott 15

Armseligkeit, menschliche, Motiv zur

Gebetserhörung 13 Astrampsychos, Zauberer 8

Audollent, Aug., 15 A. 1.4; 25 A. 5; 26 Ausfeld, C., 22 A. 4; 30 A. 3; 37; 38 A. 1. 3; 39 A. 5; 40 A. 1; 42 A. 2; 45 A. 2; 46 A. 1

Bang, V. P., 22

Bartholomaei quaestiones 24; 34; 35; 36

Berge, Schöpfung der 4; 15 Beschwörungsgebet in Pap. Paris. Zeile 2997 4; 6; 49

Bittgebete 36 Blau, L., 4

Brief eines Christen (c. 250) 24

Christus, in den Zauberpapyri genannt 3

Conybeare, C., 5; 24 Cumont, Fr., 1

Cypriangebete 16; 18; 20 f.; 25; 48

Dämonen, Handlung gegen 3; niedere 26 Deissmann, Ad., 1; 3; 4; 5; 6; 10; 15fff.

Delehaye, H., 24 A. 2 Demiurgos 2

Didache cc. 9 und 10 1; 22; 28; 40 ff. Dieterich, Alb., 1; 2; 3 fff.

Dionysius Halikarn. 24 Drews, P., 1; 22; 30; 47; 49 Dumont, Alb., 27 A. 2; 43

Dumont, Alb., 27 A. 2; 43 Dunkelheit, Ursprung der 6

Engel 8; 26 Enoch 48 Epitheta der Gottheiten 2; 16; 22 Erde, früchteschwangere 36 Erhörung in Anliegen 13 Erkenntnis, heilige 7; 40 ff. Erschaffung von Himmel, Meer, Erde, der 7 Götter 15

Esdrasapokalypse 20 A. 2 Essener, Hymnen der 5

εν καὶ τὸ πᾶν, Titel eines Hymnus aus dem 5. der ptolemäischen Bücher 6; 7

Fahz, L., 37 A. 2 Felsen, Zermalmung der 15 Feuers, Schöpfung des 4; 6; 7 Fluchtafeln, antike 14 f; 18; 19; 24; 25; 26; 28; 31; 33; 50 Funk, F. X., 24; 26; 32

Gebet, priesterliches, eines heidnischen Gemeindeoberhauptes 13
des Severus 20 A. 6. 10

-, christliches Privatgebet au Oxyrhynchus 16; 31; 37; 38

- für Kranke 20 A. 15. 16 - am Morgen und Abend 37 A. 2

Gehorsam, alttest. Beispiele für 33 Geistes, Ursprung des 6 Gestirne 2; 8; 34

Goltz, Ed. v. d., 21; 26 ff.; 38 A. 4 Goodspeed 42 A. 4

Gregor Thaumaturgos, Zaubergebete unter seinem Namen 16; 17; 18 ff.; 36

Grenfell 16 A. 9; 43

Hadrumet, Bleitafel von 15; 50 Harnack, Ad., 1; 29; 30; 40; 51 A. 1 Harpocration, incantatio des 36 A. 1 Heim, R., 2; 36; 40 A. 1 Hermes Trismegistos 6; 41 Hernes, Emil, 2 A. 2 Hesiod 35 Himmel 16; 33 Horus, Hymnen an 9 Hymnus, altchristl. ägypt. 43

Ich bin. literarische Form gewisser Offenbarung 11; 44 A. 5 Ilias, Scholie zu Homers 2 A. 1 Isaak 48 Israels, Geschichte in Zaubergebeten und christl. Dankgebet 3; 4; 5; 47 ff.

Jakob 48 Jao, der größte Gott 8 Jobs, apokr. Testament 16 Johannesakten c. 109 43 Kaiser, römische, viol  $\theta$ eo $\bar{v}$  3; 28;  $\sigma$ o $v\bar{v}$ pes 30 Karthago, Fluchtafel von 15 Kenyon, F. G., 9; 12 Kerygma Petri 22 Klein, G, 40; 41 Knopf, R., 51 Koch, H., 30 A, 4; 42 A, 5

Lachen der Gottheit 8 Lasaulx, E. von, 13 A, 3 Licht und Finsternis 7 Liturgien der Ap. Constit., des Jakobus, Markus 24; 51 Lukan, 76m. Dichter 3; 37 A, 2

Maas. P., 5 A. 1
Magische, frühchristl. Gebete 16
Manasse Gebet 16; 23; 35; 38 A. 6
Maximus von Tyrus 24
Meeres, Schöpfung des 4; 7; 15; 35
Melchisedech 43
Menschen, Erschaffung des 7; 36
Michel, K., 25 A 1; 48
Mithrasliturgie 1; 27
Moses 5; 14; 48

Ordnung des Weltalls 33 Orphische Bestandteile in den Gebeten der Zauberpapyri 3

Parthey, G., 13 A. 5; 41 A. 5 Philo, über die Therapeuten 5; 6; de fuga et inventione c. 199 35; 43 A. 3; de victimis 16; 24; 26; 27; 35; 36; 50 Phöbus Apollo 8 Phylacterien, jüdische 25; gnostisches gegen Fieber 25 A. 4 Pindar 23 Plautus, nicht Verfasser der precatio terrae matris 3 Plutarch 24 Poimandres c. 141; c. 136; 7; 25; 26; 42; 44 Poseidonius, der Philosoph der Stoa 2 Poseidon σωτήρ 30 Pradel, Fr., 16; 17; 18; 28 A. 1; 31 A. 2; 38 A. 6; 39 A. 1; 42 A. 1 Precatio terrae matris 3; 36 A. 1 Precatio omnium herbarum 3; 36

Predigt, urchristliche 22

Ptolemäische Bücher 6 Puniet, P. de 22 A. 1 Rachegebete von Rheneia 27; 29 Reitzenstein, R., 1; 2; 3; 6; 7; 13; 22; 25; 30; 44 A. 3 Rotes Meer 15 Schmidt, C., 51 Schmidt, Heinr., 2 A. 2; 3; 23; 28 A. 3; 39 A. 5; 44 f. Smoge Esre-Gebete 38

A. 3; 39 A. 5; 44 f. Smone Esre-Gebete 38 Schneider, Stan., 17 Schöpfung 16; 36 Seele, Wanderung der 2 Skutsch 46 A. 1 Sonne als σωτής 30 A. 4; Gebet an Sonnengott 8; 14

Sonne und Mond 34 Statius, röm. Dichter 3 A. Sterne, Schöpfung der 15 Stoa, Schöpfungsmythen der 2 Süßwasser, aus dem Ozean abgesondert 7 Syxtus, P., 27 A. 2; 39 A. 2

Tag und Nacht, Wechsel 34
 Terenz, nicht Verfasser der precatio terrae matris 3
 Therapeuten, ihre παννυχίς 5
 Thieme, G., 37 A. 1
 Tiere, Schöpfung der 35

Unfruchtbarkeit der Mauleselin 15 Unterirdische Götter 26

Vassiliev, A., 17; 24; 34 Vergil 3 Vestalinnen (Titel der) 24 Vollmer, Fr., 46 A. 1

Wasser, Quellen, Flüsse 8; 34; 35 Wendland, P., 1; 4; 5; 6; 30 A. 4 Wessely, C., 1; 3; 4; 8; 9; 16; 25; 31; 38 Wettrennen, Zauber bei 15 f. Weyman, C., 2 A. 2; 22 A. 1; 35 A. 2 Wilcken, Ulr., 27 A. 4 Winde, Schöpfung der 4; 16; 35 Wünsch, R., 15 A. 4; 18; 22; 23; 24; 25; 29; 31; 37; 44; 47; 50 Wundertaten im Alten Testament 4; 47ft.

Zauberpapyri, Wert für Religionsgeschichte 1; aus Ägypten 2; Alter 2; mit jüdischen Bestandteilen 3 Zeus χύριος 23; σοτής 30 Ziegler, Konr., 2 A. 1; 23 A. 3; 24 A. 4; 28 A. 5; 30; 36; 37; 38; 39 A. 1. 3; 45 A. 2; 46 A. 1

Die Schrift: G. Appel, De Romanorum precationibus (Religionsgesch. Versuche und Vorarbeiten VII. Band 2. Heft) Gießen 1909, konnte nicht mehr berücksichtigt werden.

## 4. Griechische Namen und Worte.

'Αβάσκαντος 45 ἀναλλοίωτος 18, 3 "Αβελ 20, 8 ăra\$ 13 'Αβιμέλεχ 20, 14 ἀναπαίεσθαι 24 άβυσσος 8 A. 2; 19, 10; 28; 29; 36 äraozos 18, 3 åγαθός 10; 28; 44; 46 ἀνατείνω 13 άγαπάω 20, 16 ἀνατέλλω 10; 19 A. 9; 36 άγγελος 19 Α. 4; 20, 10; 26; 29; 31; 32 áragogá 13 άνεκδιήγητος 18, 2; 36 άγέννητος 18, 3 ἄγευστος 43 ἀνεκλάλητος 18, 1 άγιάζω 45 ärεμος 25; 35 άγίασμα 44: 45 άνεξισχνίαστος 36 ărios 14; 15; 18 A. 4. 7; 24; 25; 29; år∂os 36 30; 44; 45 ἀνθοώπινος 28; 41 ἀγλαομορφέω 34 ανθοωπος 18 A. 9; 19 A. 6. 7. 9; 21, 12; άγνός 24 A. 4. 5; 25 A. 3 28; 31; 36; 41; 44; 45 άγνωσία 40 ἀνόδευτος 50 'Αδάμ 20, 7 ἀνοίγευμι 21, 13; 47 αδης 19, 1; 19 Α. 5; 34 ἀντιλήμπτως 29; 30 άδιάστατος 50 άντιτάσσομαι 19,2 άδιήγητος 18 Α. 2 äξων 21 A. 11 άδικέω 18 A. 7 ἀόρατος 19 A. 9; 30; 32 άδίκημα 27 ἄπαυστος 50 ἄδικος 39 йлгідоς 18 A. 4 άέναος 32; 35; 36; 43 ἀπέραντος 18 Α. 2 åήρ 7; 32 άπεοινόητος 18, 2 άθανασία 18, 4; 40; 41; 43; 44 ἀπιστία 20, **1**3 άθάνατος 9; 18, 3; 19 A. 7; 29; 36; 39 A. 1; 43 ἀπλάνητος 9 ἀποδιδοάσκω 43 άθεώρητος 29 άποθνήσκειν 18 A. 9 Aly'varuos 20, 17. 18; 21, 2 άποχιτεῖσθαι 27; 44 ἀΐδιος 18, 3 άποκλείειν 27; 44 αἰθέοιος 15 άποκτείνειν 20 Α. 4 άπόλλυμι 20, 5; 21, 2, 3; 35 αίτέω 37 alários 15; 18, 1; 29; 41; 43 άποστέλλω 21, 9 alώr 6; 18 A. I. 7; 23; 24; 34; 38; 43 άπρόσιτος 18, 4 άκάθαρτος 18, 6; 19, 9; 20, 4; 21, 4. 8 απτεσθαι 21, 6 άκάματος 29 άρετή 39 Α. 5; 44 άκατάληπτος 18, 2 άομόνιος 34 άκατας οόνητος 18 Α. 2; 30 ἄδδητος 27 ἀκέφαλος 18 Α. 8 ἀοχάγγελος 19,4; 31 άλάτινος 20 A. 13 άοχέγονος 32 ἄλγημα 9 άρχιδαίμων 25 άλήθεια 27; 39; 44 άοχιποιείν 18 Α. 8 άληθής 35  $d\sigma \epsilon \beta \dot{\eta} \epsilon 20, 5; 43$ άληθινός 18 Α. 4; 30 ἀσθένεια 38 άλκιμος 21 Α. 11 ἀσθενής 38 άλλοιόω 33 ἄσμενος 47 άμαρτία 38; 39 ἀστερόεις 19 Α. 7 *а́цецато*ς 39 А. 5 αστής 19 Α. 5; 19, 16; 34 άμίαντος 18 Α. 2 άστοαπή 21, 10 ἀνάγκη 37 ἄστρον 19 A. 6 åνάγω 19, 2 ἀσφαλής 34 åναιδής 20, 5 ἀτακτέω 32 ἀνακέφαλος 14 άτούγετος 19 Α. 7

αὐγή 47 αὐθιγενής 36 αὐτογέννητος 29; 32 ἄφατος 31 άφθαρσία 43 ἄφθαρτος 18, 1 ἄφθεγκτος 6 άφίημι 21 Α. 11 ἄψευστος 44  $B\acute{a}\vartheta os$  19 A. 5; 40 A. 2 βασανίζω 20, 14 βάσανος 37 βασιλεία 29 Α. 3 βασίλειος 15 βασιλεύς 18 Α. 7; 19, 5; 21, 1; 23; 27; 38 βασιλεύω 18,8; 27; 31; 33; 34 βασκοσύνη 18 Α. 7 βίαιος 38 βίος 39 A. 5 βλαστάνω 19 Α. 9  $\beta o \eta \vartheta \acute{o}_{5} 29; 38$ βολή 21 Α. 11 βόσκον 20, 14 βοτάνη 19 Α. 9 βουλή 7 βούλημα 34 βουτή 21 Α. 11 βοοτός 9 Γένεσις 18 Α. 9; 29 γενέτωο 36 γεννάν 28 γέννα 27 γένος 19 Α. 9; 51 γη 7; 18 A. 8. 9. 10; 19, 8 A. 5. 6. 9; 20, 3 A. 13; 21, 5, 10; 28; 33; 34; 35; γνόφος 34 [36; 45] γνώσις 26; 40; 41; 42; 44 Γόμοζοα 20, 12 $\gamma vv \dot{\eta} 20, 13$  $\Delta \alpha \iota \mu \acute{o} r \iota o r 15$ ; 46  $\delta \alpha i \mu \omega \nu \ 26; \ 27; \ 28; \ 33; \ 46$ δέδια 31 δέησις 37 δεκάνος 19 Α. 4; 31; 32 δένδοον 19 Α. 7 δέομαι 38; 39 Α. 1 δέσμιος 38 δεσμός 38 δεσπόζω 18 Α, 9; 19 Α, 5 δεσπότης 18, 9; 19 Α. 5; 22; 25; 27; 28; 29; 33; 45 δημιουογικός 3 Α. 1 δημιουργός 18, 9; 23 διακοσμέω 32 διακουστής 11

διανύω 34 διασώζω 18 Α. 7; 20 Α. 5. 7. 13. 18 διάταξις 33 Α. 1 διατάττω 33 Α. 1 διατελέω 43 διαυγάζω 10 διάφορος 20, 1 διαγωρίζω 34 δίδωμι 21, 12, 13; 27; 37 διέπω 10 διευθύνω 33  $\delta$ ιῆκον 19 A. 5δίκαιος 20, 5. 6; 27; 44 δικαιοσύνη 27; 44 διοίκησις 33 διγοστατέω 33 δογματίζω 33 δολία 18 Α. 7  $\delta \delta \xi \alpha 18 \text{ A. 4}; 34; 45$ δουλεία 21, 12 δοαμή 20, 3 δοόμος 34 δύναμις 7; 19,4; 27; 32 δυνάστης 38 δυνατός 15; 26; 28 δωρέομαι 40; 42; 50  $\delta \tilde{\omega}_{000}$  39; 42 Έαοινός 36 Α. 2 έβοαϊκός 5

έγκαταλείπω 36 έγκέλευσμα 21 Α. 11 έγκοάτεια 7; 44; 45 έγώ είμι 27; 44 Α. 5 έδοασμα 19 Α. 9; 43 έδοάω 32; 34; 35; 36 είοήνη 33; 45 είς 18 A. 3; 28; 31 εἰσέοχομαι 20 Α. 7 έκατονταγοάμματον 19 Α. 5 ἔκδικος 29 έκτενής 37 έκτοομος 21 Α. 8 έλεέω 20, 13; 38 έλλειψις 33 ἐμποδίζω **3**3; 38 έμουσάω 36 ἐναντιόω 33 *ἐνδείκνυμι* **1**3 ένδιατοέχω 35 ἔνδοξος 18 A. 7; 31; 40 ένέργεια 32 ένεργεῖσθαι 32 ένιαύσιος 35 žrvouos 9 εν καὶ τὸ πᾶν 6; 7

ἐνφέρνεος 26 ἔτψυχος 18 Α. 9 Ένώς 20, 9 έξάγω 19 Α. 1 έξανατέλλω 21, 11 έξεγέρτης 27; 35 εξελίσσω 34 έξολοθοεύω 20, 5; 21, 1 έξορχίζω 18 Α. 8; 20, 7 έξουσία 18,9; 45; 46 ἐπαγγελία 20, 14 έπακούω 27; 47 έπαφροδισία 45  $\hat{\epsilon}\pi\iota\beta\lambda\hat{\epsilon}\pi\omega$  21, 5; 28; 29 ἐπίβουλος 25 έπίγνωσις 40 επίθετον 2 Α. 1 έπικαλεῖν 19 A. 5; 27; 31; 32 έπισκέπτω 28 Α. 5 ἐπισκοπέω 28 Α. 5  $\vec{\epsilon}$ ливкол $\acute{\eta}$  28 A. 5; 29 έπισκοπιάζειν 29 έπιτάσσω 18, 7 έπιτελέω 28 έπιτιμέω 18, 1; 19, 9; 20, 4 έπιφαίνεσθαι 38 έπιφέρω 50 έποιχτείοω 38 Α. 3 έποπτεύειν 28 Α. 5 έπόπτης 28 Α. 5; 29 ἔποπτος 28 ἐπόψιος 28 Α. 5 έπουράνιος 23; 24 ἔοεβος 32 Έρινύς 15 Egμη 8; 25 A. 4; 27 (auch Egμες 8) εὐδοκέω 35 εὔελπις 39 Α. 5 εὐεογεσία 50 εὐεογετεῖν 27 εὐεογέτης 11; 27 εὔκαιρος 21, 13 εὐχεοασία 46 Εὐλάμων 25 εὐλογέω 31 εὐλογία 6; 7; 12 εὐμενής 11; 46 Α. 1 εὐπορία 45 εὐστάθεια 45; 46 εὐτεχνία 41; 45; 46 εὐτυχέω 40 εὐτυχία 45 εὐγαοιστέω 40 εθγαοιστήσιος 6 εθχαοιστία 16; 50

εὐχή 3 Α.

εἔχεσθαι 2 Α. 1; 39 Α. 3 έφόπτης 29 Α. 1 έφοράω 19, 4; 28 Α. 5; 29 έφορεύω 28 Α. 5 έφορος 28 Α. 5 Ζεύς 24 Α. 4 ζόσος 20, 10 ζυγός 19,8 ζωή 7; 18, 10; 21; 27; 36; 39 Α. 5; 40; 41; 43; 44 ζφον 19 Α. 9; 35 ζωοποιός 3 Α. 1 ζωπνοέω 35 Ήγαπημένος 4 ήδυγλωσσία 45 ήλιος 19, 6; 34 ήνιογέω 10  $\dot{\eta}o\tilde{v}s$  34 Ήσαύ 20, 16 ήσυχία 39 Α. 5 Θάλασσα 19 Α. 7; 20 Α. 13; 21 Α. 8; 28; 31; 35  $\vartheta$ áratos 18, 10; 39 θάοσος 27  $\Theta \alpha \ddot{v} \vartheta 25$ θανματουργέω 5 θαυμαστός 27; 39; 40 θεάομαι 41 θεμέλιος 19, 7; 34; 35 θεός 6; 18 A. 2. 3. 4. 8. 9; 19 A. 4. 5; 20 A.13; 21 A.6; 21, 5, 8; 22; 23; 25; 27; 28;29;30;31;32;38;40;41;43;50 θεοῦ νίός 28 θεραπεία 9 θέσις 19 Α. 9  $\vartheta \dot{\eta} \varrho 19 A. 9$ θηοίον 19 Α. 9 θησανοίζω 19 Α. 9 θλίψις 37 θνητός 19 Α. 7 θυσία 7; 20, 15 Ίαχώβ 20, 16 'Ιάω 8 'Iaώθ 20 A. 13 ίάομαι 9; 19, 1; 38 ίδιος 19 Α. 9 ίερός 25 Α. 6; 35; 42; 47 Ἰησοῦς 40; 42 ίχεσία 37 ίπετεύω 37; 39 Α. 3 ίκέτης 46 ίλαος 46; 47 Ίσαάκ 20, 14 'Ισοαήλ 21, 2; 31; 50

ίστημι 19, 8; 20, 3; 32 logés 27; 45  $^{\circ}I\omega\sigma\eta\varphi$  20, 16 Καθαρίζω 39 καθαοισμός 39 καθαρός 5 καθήμενος 18 A. 4; 19, 3; 24 A. 1; **κ**αθίστημι 20, 2 [44 A. 5 Káir 20, 9 καιοικός 36 καιοός 19 A. 9; 36 κάλλος 45 Α. 3 κάνθαρος 14 zαπνίζω 21, 7 καοδία 13; 40; 47 **κά**οπιμος 19 A. 9 καοπός 19 A. 9 χαοπορόρος 19, 10; 36 κατάγω 19, 1 καταισχύνω 20, 17 καταδεσμός 40 κατακλυσμός 20, 5 καταράομαι 46 κατοικέω 32 καταδδέω 20, 9 κατασκηνόω 40; 42 καταστηρίζω 34 κατεξουσία 15 κελαδέω 19 Α. 7 κέλευσμα 20, 2 κεραυνός 21, 9. 11 κιβωτός 20, 6 κλεῖθοον 19 A, 1 κληρονομία 40 xl.v01 44 zοινωνία 7 zολάζω 20, 11 κόρη 24 A. 4 κορυφή 39 Α. 4 κοσμοκράτως 31 κοσμοποιΐα 8; 9 κόσμος 23; 27; 31; 32; 34; 47 χοαταιός 18 A. 9; 25; 31; 32 κοατιστής 11 κράτιστος 25 A. 6 κράτος 32; 33; 43; 45 ποεμάννυμι 6 zoiµa 27; 36 κρίσις 20, 11 200 guior 23: 29 ×τῆνος 20, 1; 21, 11 πίζω 6; 16; 18 A. S. 9; 19 A. 4; 20, 1; 31; 32; 34; 36 **ετίσι**ς 6; 21, 9; 32 κτίσμα 7

κτίστης 7; 11; 18,8; 27; 28; 31; 32 κύκλος 21 A. 11 κύμα 35 χυοφορέω 19 Α, 9; 36 Κυποίς 26 Α. 5 κυριεύω 18 Α. 9 *χύριος* 6; 8; 11; 18, 8; 22; 23; 26 A. 2; 27; 29; 31; 32; 43; 44; 46 Λαμποός 39 Α. 4: 44 λάμπω 29 λαός 21, 1; 39 ληστής 20.8 λίσσομαι 39 Α. 3 λιτανία 13  $\lambda i \psi 10$ λόγος 41 λύπος 28 λυτοόω 38 λύχνος 47  $A \acute{\omega} \tau 20, 13$ Μαχάοιος 39: 40 μαντεία 38 μεγαλοκράτωρ 23  $\mu \dot{\epsilon} \gamma \alpha \varsigma 15$ ; 27 μέλλω 32 μετάνοια 20, 12 μετατίθημι 20, 9 μετέωρος 7 μετοπωρινός 36 Α. 2 μετοέω 20, 3 μήνη 34 μήτρα 41 μιμνήσκω 39 μισέω 20, 16; 27; 39; 46 μοῖοα 46 μυριάς 19 Α. 4; 30; 31 Μωϋσής 20, 17. 18 Naós 24 A. 5 rάπη 19.8 rεανίας 21 A. 11 νεκυαγωγός 25 rέμω 32; 36 νέοτεροι 15; 29; 36 rízn 45 Niverity 20, 18νόσος 38 Α. 6 rovs 7; 9; 18 A. 4; 41 Νυμφαῖος 25 Α. 6 rvE 34  $N\tilde{\omega}\varepsilon$  20, 6 Ξηραίνω 20 A. 13 ξόανον 35  $\xi \dot{\nu} \lambda or 19, 10: 36$ Όδηνέω 21, 2

δδηγός 35 oia£ 10 οίδα 13 οίκεῖος 2 Α. 1 σίκουμένη 31; 32 οίχτείοω 38 Α. 3 δλοκληφία 45 δμοίωσις 19 Α. 9 δμόνοια 33; 45 ονομα 20, 13; 26; 31; 40; 42 ονομάζω 18 A. 4; 30 δοχίζω 20 Α. 13; 21, 4; 26 Α. 5; 31; 39 δράω 18, 4; 28 Α. 5; 29; 30; 47 δοισμός 34 ŏgos 19, 7; 21, 6.8; 42 δρύσσω 43 όσιος 24 Α. 4: 27: 41 Α. 3 οὐοάνιος 19 Α. 5; 24; 25 Α. 4; 27; 33; 34; 46 očoarós 6; 7; 15; 18 A. 8. 9; 19, 5; 20, 2; 21 A. 11; 31; 32; 33; 34; 44 A. 5 οὐσία 36 όφθαλμός 29: 47 δγυοόω 19, 6 όψις 18 A. 4; 30 Πάθημα 2 Α. 1 πάθος 38 παιδεύω 19. 1 παῖς 40; 42 παλιγγενεσία 6 πάλιν 19, 1; 20, 18 παναγέστατος 24 πανάγιος 24 πανιερός 24 Α. 4 παννυχίς 5 πār τό 6; 7 πανπληθής 19 Α. 9; 36 παντεπόπτης 28; 29 παντοκράτως 23; 25; 31 πώντοτε 18 Α. 7 παράδεισος 20, 7. 8; 24 Α. 5 παραδίδωμι 20, 11 παρακοή 20, 7 παραλαμβάνω 20, 8 παραπίπτω 20, 10 πασάσημος 13 παοαστάτης 11 παραφέρω 44 πάοεδοος 25; 26; 27 παοθένος 24 παρίστημι 19 Α. 4; 24; 30; 31 παδόησία 44 παοσαλεύω 9 πείθεσθαι 18, 7 πέλομαι 32 πεποίθησις 44

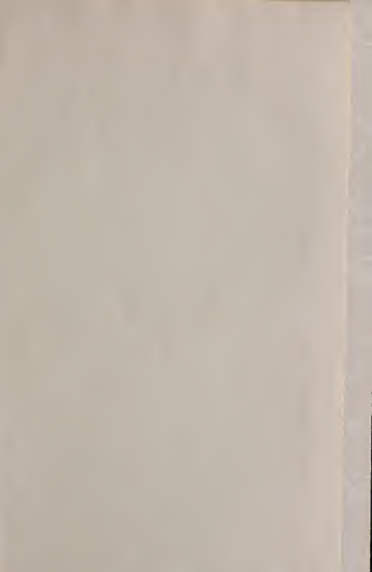
πεοιδείνητος 21 Α. 11 πεοιέχω 8; 34; 39 Α. 4 πετεινός 20, 1  $\pi \eta \gamma \dot{\eta}$  19, 10; 35; 36; 43  $\pi \eta \gamma r v \mu 6$ ; 19, 5; 33; 35 πηδάω 35  $\pi i \sigma u \in 40$ : 44 πλάσμα 35 πλεονάζω 20 Α. 13 πληρόω 21, 14; 35 πλοῦτος 45 Α. 3; 46 πrεῦμα 7; 18 A. 9; 27; 28; 31; 32; 36 πνευματίζειν 7 πνευματοφόρος 7 ποιητής 19, 4 ποιμαίνειν 7 πόλος 34 πολυτίμητος 30 Α. 6 πολυύμνητος 30 ποοίζειν 18 Α. 7 ποταμός 19 Α. 7; 20 Α. 13; 35 πότος 43 πραγματεία 30 ποευμενής 46 ποοεῖναι 32 ποοπάτωο 29 ποοπετής 18 Α. 4; 30 προσαγορεύω 25 Α. 3 προσδέχομαι 13; 20, 9, 15 ποοσχυνέω 31 ποόσταγμα 19, 6; 35 πρόσωπον 18 Α, 4; 30 προφήτης 26 Α. 5 πταίζω 21 Α. 4 πύλη 19, 1  $\pi \tilde{v}_{\mathcal{Q}}$  7; 18, 9; 20, 10; 27 'Pέω 20 A. 13 δημα 33 δίζα 43 δύομαι 39; 50 δύσιος 39 Α. 1  $\Sigma$ αβαώθ 8; 20 A. 13; 50 oadarā (sic) 18 A. 6 σαλεύεσθαι 33 σάρξ 18 Α. 9; 27 σειρός 20, 11 σεισμός 21 Α. 11 σελήνη 19, 6; 34 σημεῖον 13 σιτίον 24  $\Sigma \iota \acute{o} r 21, 1$ σχεπάζω 39 σχοτίζω 47 σχότος 47  $\Sigma$ όδομα 20, 12 σοφία 26

σοφός 32 σπείοω 19 Α. 9 σπέρμα 19 Α. 9 σπιθαμή 20, 2 σπουδή 44 σταθμός 19, 8 στερέωμα 19, 5; 33 στερεόω 19, 7; 21, 1 στήλη 39 στηλιτεύω 20, 14 στηρίζω 20 Α. 13; 32; 33 στοιχεῖον 32 στοέφω 21 Α. 11 συλλέγω 21, 13 σύμπας 21, 14 συμπήγνυμι 34 Συμφωνία 25 σύναξις 37 σύνεσις 32 συνετός 32 συνθεσία 18 Α. 7; 21 Α. 4 σύνθεσις 18,7; 21,5 συνσείω 35 συντηρέω 46 συνστοέφω 19 Α. 6; 34 σύντομος 35 συντοίβω 20, 18 σύστασις 32 σώζω 20 Α. 4; 37; 38 σῶμα 46 σωτής 29; 30 σωτηρία 41; 45 Tapias 41 ταπεινός 19, 2. 3; 38 ταραχή 46 ταοταρόω 20, 10 τάττω 19 Α. 1; 19, 6; 34 τηρεῖσθαι 20, 11 τίκτω 19, 10; 36 τιμή 45 τιμωρία 18 Α. 9 τόπος 18 Α. 9; 24 Α. 5 τοαγύς 21 Α. 4 τοέμω 21, 6, 9; 32 τροφέω 32 τροφή 19 Α. 9; 21, 12; 36; 45; 46 τροφός 11 τυφεντοόω (τεφοόω) 20, 12 τύχη 46 Υγίεια 41; 45 ίδωρ 7; 8 A. 2; 34; 35 ύετός 21, 10; 35 νίδς τῶν ἀνθρώπων 45 ṽμτέω 6; 8; 31; 44 vuros 6

ύπακοή 20, 8 ύπερέχω 19 Α. 2; 30 vπερήφανος 19, 2; 20, 5ύπέρτατος 34 ύπήχοος 46 ύπηρετέω 27 ύπόγειον 15 ύποχεῖσθαι 32 ύπομονή 41 ύποτάκτης 19 Α. 2; 30 ύποτάττω 19 Α. 2; 30; 32; 33; 34; 46 ύποφέρω 18 Α. 4; 30 ύψηλός 19, 3 ύψιβοεμέτης 9 ΰψιστος 26; 27 ύψόω 19, 5 ύψωτής 19 Α. 2; 30 Φαίνειν 19 A. 6; 38 φανεροποιέω 32  $\Phi aoa\omega 39$ ; 50 φαομαχία 18, 7; 21, 5 φάομακον 18 Α. 7; 27; 43 Α. 1 φίλος 27 φιλτοοκαταδεσμός 8 φυλακτήριον 27; 42 φύλαξ 29 φυλάττω 20, 16; 39; 46 φύν, τό 32 φυσικός 38 φύσις 32; 33 Α. 2; 41 φυτόν 20, 11; 36 φωνή 19 A. 6; 35 φως 7; 18 A. 4; 47 φωστήρ 19 Α. 6; 34 φωταγωγία 47 φωτίζω 7; 19, 3; 47 Xarara $\tilde{i}$ o $\tilde{s}$  21, 2 χάος 32 χαρίζεσθαι 13; 20, 5; 40 χάρις 19, 3; 39 Α. 4; 41; 45 χεῖο 13 Α. 1; 21, 14; 39 Χερουβίμ 19 Α. 3 ηθόνιος 18 A. 9 γλόη 21, 11 χορός 5; 19 A. 5; 34 χόρτος 19 Α. 9; 21, 11 χρήζω 30 χρηστότης 21, 15 Χοιστός 29 Α. 3 Ψεῦδος 21 Α. 4 ψυχή 13; 18, 9; 32; 36; 38; 39 Α. 5  $^{\circ}\Omega_{2}$  21, 2 ιροα 20 A. 7; 38 'Ωοίων 25







RETURN TO the circulation desk of any University of California Library

or to the

NORTHERN REGIONAL LIBRARY FACILITY Bldg. 400, Richmond Field Station University of California Richmond, CA 94804-4698

## ALL BOOKS MAY BE RECALLED AFTER 7 DAYS

- 2-month loans may be renewed by calling (510) 642-6753
- 1-year loans may be recharged by bringing books to NRLF
- Renewals and recharges may be made 4 days prior to due date

## DUE AS STAMPED BELOW

JUL 2 6 2004

APR 2 8 2005

MAY 0 7 2005

JUN 2 3 2005

JUN 1 8 2007

DD20 6M 9-03

UNIVERSITY OF CALIFO FORM NO. DD6, 40m, 3/78 BERKELEY, CA > GENERAL LIBRARY - U.C. BERKELEY

B000878848

